

عُكِ لِي الْمُواكِ النَّوْرِ خِيدُ

تأليفت

الشيخ شكيكان برعث تبالرحمار المخيكدان

كترحمتنالله

وقفت لله تعسّاليا

المتعالمة

جدة - الشرفية

فاكس : ۲۰۲۱،۹۰ / هاتف : ۲۰۲۱،۹۰

#### الطبعة الرابعة 1217 هـ - 1997 م

السناشِر

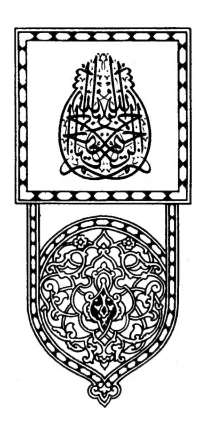
مرا الشرفية على الشرفية الشرفية

فاكس : ۲۰۲۱۰۹۰ / هاتف : ۲۰۲۱۰۹۰

عن محمد بن النظر الحارثي قال : كان يقال أول العـلم الإنصات له ، ثم الاستماع له ، ثم العمل به ، ثم لله .

من كتاب الزهد فى زهد عمر حدثنا عبد الله قال حدثنى أبى حدثنا عفان حدثنا جرير بن حازم قال سممت الحسن قال: حضر باب عمر بن الحطاب سمهيل ابن عمرو والحارث بن هشام وأبو سفيان بن حرب ونفر من قريش من تلك الرؤوس، وصهيب وبلال و تلك الموالى الذين شهدوا بدراً ، فخرج إذن عمر فأذن لهم و ترك هؤلاء . فقال أبو سفيان: لم أر كاليوم قط يأذن لهؤلاء العبيد ويتركنا على بابه ولا يلتفت إلينا . قال فقال سميل بن عمرو وكان رجلا عاقلا: أيها القوم إنى والله لقد أرى الذى فى وجوهم إن كنتم غضابا فاغضبوا على أنفسكم . دُعى القوم ودعيتم فأسرعوا و تبطأتم ف كيف بكم إذا دعوا ليوم القيامة وتركتم ، أما والله لما سبقوكم إليه من الفضل مما ترون أشد عليكم فوتاً من بابكم هذا الذى تنافستم عليه . قال : و نفض ثوبه وانطلق .

<sup>(</sup>١) من كتاب الزهد للإمام أحمد س ٢٦٨



# مقترمة بنتراللة التجاليج أرات أير

#### رب پسر وأعن يا كريم

الحمد لله الذي جل عن الأنداد و تنزه عن أن يكون له ظهير من العباد ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة من عرف المعنى منها والمراد ، واعتقد ما دلت عليه حقيقة الاعتقاد ، وأشهد أن محداً عبده ورمسوله ، الهادى إلى سبيل الرشاد ، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسليما كثيراً .

أما بعد ، فإن ﴿ كتاب التوحيد ﴾ الذي ألفه الإمام المجدد شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله ورضى عنه ، كتاب بديع الوضع عظيم النفع ، لم أر من سبقه إلى مثاله أو نسج في تأليفه على منواله ، فكل باب منه قاعدة من الفواعد ينبني عليها كثير من الفوائد ، وأكثر أهل زمانه قد وقعوا في الشرك الأكبر والأصغر ، واعتقدوه دينا فلا يتاب منه ولا يستغفر ، في الشرك الأكبر ومشاهدة للواقع ، في كان لذاك الداء كالدواء النافع ، فرحمه الله ورضى عنه .

وقد شرحه بعض أحفاده وغيرهم، ووضعوا عليه بعض الحواشي المفيدة، الآنه لم يتعرض أحد منهم لذكر المسائل التي استنبطها المصنف في آخر كل باب إلا نادراً، وهي تضمن علوماً جمّة وفوائد مهمة، فرأيت من الضروري

استخراج خلاصة بما ذكروه تكون وافية بتوضيح مقاصده وتقريب شوارده مع ما من الله به من الفوائد و توضيح الشواهد ، واتبعت كل آية أو حديث بما استنبطه المصنف من الفوائد ، ومرادى بشيخ الإسلام أحمد بن تيمية رحمه الله ورضى عنه ، وسميته : ﴿ الدر النضيد على أبواب التوحيد ﴾ .

والله أسأل أن ينفع به كما نفع بأصله ، وأن يجعله خالصًا لوجهه ، ومن العمل المبرور ، والسعى المشكور المقرب لديه ، إنه ولى ذلك والقادر عليه ، وهو حسبنا و نعم الوكيل .

وإنى أروى كتاب التوحيد وسائر مؤلفات الشيخ في اليوم العاشر من شهر محرم الحرام عام ألف وثلاثمائة وخسين ، بالإجازة عن الشيخ العلامة محدث الحجاز في وقته أبى الفيض وأبى الإسعاد عبد الستار بن عبد الوهاب الصديقي الحنفي الدهلوى ثم المحكى ، عن الشيخ العلامة السلني أحمد بن إبراهيم ابن عيسى النجدى الحنبلي ، عن الشيخ العلامة حفيد المؤلف عبد الرحن ابن حسن ، عن المؤلف الشيخ محمد بن عبد الوهاب أجزل الله له الأجر والثواب .



#### بساليا الجالجين

(۱) قال المؤلف وحمه الله (بسم الله الرحمن الرحم) ابتسداً المصنف كتابه بالبسملة اقتداء بالسكتاب العويز وعملا بحديث: وكل أمر ذى بال لإيفتتح بذكر الله فهو أبتر ــ أو ـ أقطع ، واقتصر المصنف فى بعض نسخه على البسملة لانها من أبلغ الثناء والذكر ، قال فى ، فتح المجيد ، ووقع لى نسخة بخطه وحمه الله بدأ فيها بالبسملة وثنى بالحد والصلاة على النبي بالتهافية ، وعلى هذا فالابتداء بالبسملة حقيق وبالحمد له نسبي إضافي . والباء فى (بسم الله) للمصاحبة ، وقيل للاستعانة وهى طلب العون ، والاسم الشريف مستعان بحرور ، والجار والمجرور متعلق بمحذوف العون ، والاسم الله أو اقرأ باسم الله ومن الناس من يضمر فى مثل هذا ابتدائى باسم الله . قال شيخ الإسلام : والاول أحسن لأن الفعل كله مفعول باسم الله ليس بحرد ابتدائه والله علم على ذات الرب تبارك و تعالى . قال السكسائى والفراء : أصله الإلله حذفوا الهمزة وأدغموا اللام في اللام فصارت لاماً واحدة مشددة مفخمة . قال ابن عباس : الله ذو الالوهية والعبودية على خلقه أجعين ، ويقال إنه الاسم الاعظم لانه يوصف بحميع الصفات ، وقد ذكر فى القرآن فى ألفين و ثلاثمائة وستين موضعاً . وقال سيبويه : إنه أعرف المعارف .

وقوله: (الرحمن الرحيم) قال ابن عباس: اسمان رقيقان أحدهما أرق من الآخر، أى أوسع رحمة، وهما مشتقان من الرحمة على وجه المبالغة، فالرحمن أشد مبالغة من رحيم ، والرحمن رحمان الآخرة والدنيا ، والرحيم رحيم الآخرة ، والرحمن دال على الصفة القائمة به سبحانه ، وأن الرحمة صفته ، والرحيم دال على تعلقها بالمرحوم وأنه يرحم خلقه برحمته وأسمائه تعالى هي أسماء وتعوت فإنها دالة على صفات كاله فلا تنافى فيها بين العلمية والوصفية ، فالرحمن اسمه تعالى وصفته ، فن حيث هو سم ورد فى القرآن غير فن حيث هو اسم ورد فى القرآن غير تابع بل ووود الاسم العلم ، قال تعالى : (الرحمن على العرش استوى ) ، تالزحمن علم القرآن )

## كتاب التوحيد"

(۱) وقوله (كتاب التوحيد) كتاب: مصدر كتب يكتب كتابا وكتابة وكتباً ، وهو بمعنى الجمع لغة واصطلاحاً مكتوب جامع لمسائل أنواع التوحيد ، والتوحيد مصدر وحد توحيداً ، وسمى دين الإسلام توحيداً لأن مبناه على أن الله واحد فى ذاته وأسمائه وصفاته لا نظير له ، وواحد فى ملكه وأفعاله لا شريك له ، وواحد فى ملكه وأفعاله لا شريك له ، وواحد فى إلاهيته وعبادته لا ندَّ له ، وإلى هذه الأنواع الثلاثة ينقسم توحيد الأنبياء والمرسلين . قال العلامة ابن القم رحمه الله :

والعملم أنواع ثلاث ما لها من رابع والحق ذو تبيان علم بأوصاف الإله وفعمله وكذلك الاسماء للرحن والامر والنهى الذى هو دينه وجزاؤه يوم المعماد الشانى

فالعلم بأوصاف الإله توحيد الصفات . والعلم بالفعل توحيد الربوبية كالخلق والرزق والإحياء والإماتة . والعلم بالاسماء توحيد فهو توحيد المعرفة والإثبات بإثبات ذات الرب وأسمائه وصفاته وأفعاله . وقوله : والامر والنهى الذى هو دينه . فهذا توحيد الإلهية والعبادة ، وهو توحيد الطلب والقصد ، وهو حق الله على عباده الذى يخلقهم من أجله ، وهو أول واجب على المسكلف ، وهو مدلول شهادة أن لا إله إلا الله ، ومن أجله أرسلت الرسل ، وأنزلت الكتب ، ونصبت القبلة ، وأسست الملة ، وجردت سيوف الجهاد ، وخلقت الجنة والنار ، فهو سر الحلق والامر ، وهو الذى وضع المصنف كتابه من أجله لوقوع الشرك فيه ، وإليه أشار العلامة ابن القم بقوله :

هذا وثانى نوعى التوحيد تو حيـد العبادة منـك المرحن أن لا تـكون لغيره عبداً ولا تعبد بغـير شريعـة الإيمـان فتقوم بالإسلام والإيمان والـ إحسان فى سر وفى إعلان والصــدق والإخلاص ركنا ذلك التوحيـد كالركـنين البنيان

وليس المراد بالنوحيد بجرد توحيد الربوبية وهو: اعتقاد أن الله وحده خلق العالم كما يظن ذلك من يظنه من أهل السكلام والتصوف، فإن الرجل لو أقر عله عن كل ما ينزه عنه، وأقر بأنه =

## وقولِ الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ الْجِئُّ وَالْإِنْسَ إِلَّالْيَعْبُدُونِ ﴾ (١).

= وحده خالق كل شيء ، لم يكن موحداً حتى يشهد : أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له فيقر أن الله وحده هو الإله المستحق للعبادة ويلتزم بعبادة الله وحده لا شريك له . وقوله : فنقوم بالإسلام والإيمان والإحسان كما في جديث جبريل . وقوله : والصدق والإخلاص ركنا ذلك النوحيد . أى توحيد العبادة فن لم يكن صادقا فهو منافق ، ومن لم يكن مخلصا فهو مشرك ، فلا بد في قول : لا إله إلا الله من الصدق والإخلاص .

(1) قوله وقوله تعالى: ﴿ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴾ بالجر عطف على التوحيد و يجوز الرفع على الابتداء. قال القرطي: أصل العبادة التذلل والخضوع ، وسميت وظائف الشرع على المسكلفين عبادات لانهم يلتزمونها ويفعلونها خاضعين لله تعالى . انتهى . فهى عبارة عما يجمع كال الحبة مع غاية الخضوع فلا تكون المحبة بدون خضوع عباده ولا الخضوع بدون بحبة عباده . قال العلامة ابن القم :

وعبادة الرحمر غاية حبسه مع ذل عابده هما قطبسان وعليهما فلك العبسادة دائر ما دار حتى قامت القطبسان ومداره بالامر أمر رسدوله لا بالهوى والنفس والشيطان

شبه دوران العبادة على المحبة والذل للمحبوب جل وعلا بدوران الفلك على قطبيه وذكر أن دورانه بأمر الرسول وما شرعه لا بالهوى وما تأمر به النفس والشيطان فليس ذلك من العبادة ، وقال الفقهاء : العبادة ما أمر به شرعاً من غير الطراد عرقى ولا اقتضاء عقلى ، وقال شيخ الإسلام : العبادة اسم جامع لمكل ما يحبه الله ويرضاه من الاقوال والاعمال الظاهرة والباطنة ، قلت : الظاهرة أعمال الجوادح ، والباطنة أعمال القلب . قال : والعبودية خاصة وعامة ، فالعامة عبودية أهل السموات والارض كلهم برهم وفاجرهم مؤمنهم وكافرهم ، فهذه عبودية أعمال العالم : ﴿ إِنْ كُلُّ مَن فِي السموات والارض إلا آتي الرحن الملك والقهر ، قال تعالى : ﴿ إِنْ كُلُّ مَن فِي السموات والارض إلا آتي الرحن عبداً ﴾ وأما الخاصة فعبودية الطاعة والمحبة واتباع الاوامر ، قال تعالى : ﴿ فبشر عبادى الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ﴾ ، وأما قوله : ﴿ وما الله يريد =

## وقولِه: ﴿ وَلَقَدَ بَعَثْنَا فَي كُلَّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْنَـغِبُوا

= ظلمًا للعباد ﴾ . وقوله : إن الله قد حكم بين العباد ، فهذا يتناول العبوديتين . انتهى . قال ابن القيم : ومدار العبادة على خس عشرة قاعدة من كملها فقد كمل مراتب العبودية لأنها منقسمة على القلب واللسان والجوارح ، والاحكام التي للعبودية خمسة : واجب ومستحب وحرام ومكروه ومباح ، وهي لـكل واحد من القلب واللسان والجوارح ، فقول القلب هو اعتقاد مَّا أخبر الله سبحانه عن نفسه وأسماته وصفاته وأفعاله وملائمكنه ولقائه، وقول اللسان الإخبار عنه مذلك والدعوة إليه والذُّب عنه وتبيين البدع المخالفة له والقيام بذكره وتبليغ أوامره ، وعمل القلب كالحبة له والتوكل عليه وآلإنابة إليه والخوف منه والرجاء له وإخلاص الدين له والصبر له على أوامره و عن نواهيه و على أقداره والرضى به و عنه و المو الاة فيه والمعاداة والذل له والخضوع والإخبات اليمه والطمأنينة به وغير ذلك ، وأهمال الجوارح كالصلاة والجهاد ونقل الاقدام إلى الجمع والجماعات ومساعدة العاجز والإحسان إلى الخلق ونحو ذلك . واللام في قوله : ﴿ ليعبدون ﴾ لام التعليل المعروفة عند النحاة بلام كي ، كاللام في قوله : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رُسُولُ إلا ليطاع بإذن الله ﴾ ثم قد يطاع وقد لا يطاع وكذلكُ ما خلق الجن والإنس إلا للعبادة ، ثم قد يُعبدون وقد لا يعبدون ، وليست لام الصيرورة والعاقبة . قال شيخ الإسلام: لأم الصيرورة والعاقبة لا تقع إلا فى فعل من يجهل عاقبة فعله ، كما قال تعالى عن موسى : ﴿ فَاتَّخَذُهُ آلَ فَرَعُونَ لَيْكُونَ لَمْ عَدُواً وَحَزِنًا ﴾ فلو كانوا عالمين بعاقبة اتخاذه ما اتخذُوه ، ومعنى الآية : أن الله خاق الخلق ليعبدُوه وحده لا شريك له ، ويوحدوه وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة ، وأخبر أنه غير محتاج إليهم بل هم الفقراء إليه وهو خالقهم ورازقهم ، قال على بن أبي طالب : وما خلقت الجن والإنس إلا لآمرهم أن يعبدون وأدعوهم إلى عبادتي . وقال مجاهد : إلا لآمرهم وأنهاهم ، واختاره الزجاج وشيخ الإسلام لقوله : ﴿ أَيْحَسَبِ الْإِلْسَانَ أن يترك سدى ﴾ قال الشاذلي: لا يؤمر ولا ينهي ، وقال غيره لا يثاب ولا يعاقب ، والصحيح الامران فإن الثواب والعقاب مترتب على الامر والنهى وحقيقة العبادة امتثالها . وفي الآية بيان الحكمة في خلق الجن والإنس وأن العبادة هي التوحيد لان الخصومة فيه ، وأن من لم يأت به لم يعبد الله ففيه معنى قوله : ﴿ وَلَا أَنْتُمْ عابدون ما أعبد ﴾ . الطَّاغُوتَ ﴾ (1) الآية . وَقُولُه: ﴿ وَقَضَىٰ رَّبُكَ أَنَ لَا تَعْبُدُواْ اللهَ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحساناً ﴾ (1) الآية . وقوله: ﴿ واعبدُوا اللهَ

(۱) قاله المصنف رحمه الله: فؤله وقول الله تعالى: ﴿ ولقد بِعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴾ أخبر تعالى أنه بعث في كل أمة المي كل طائفة وقرن من الناس \_ وسولا قائلا لهم الرسول الذي بعث فيهم: اعبدوا الله أي وحدوه، وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة، وقوله: ﴿ واجتنبوا الطاغوت ﴾ أبلغ من قوله: اتركوا الطاغوت، لأنه يتضمن الشرك والتباعد عنه فقصمنت الآية الذي والإثبات كما تضمنته لا إله إلا الله، فالإثبات قوله: ﴿ اعبدوا الله ﴾ ، والني قوله: ﴿ واجتنبوا الطاغوت ﴾ وهذا هو حقيقة التوحيد وهو معني لا إله إلا الله ، فالا إله الحرد . قال ابن الهم رحمه الله ، فالني الجرد ليس بتوحيد وكذلك الإثبات الجرد . قال ابن الهم رحمه الله : والطاغوت مشتق من الطغيان ، وهو بجاوزة الحد ، وهو ما تبحا كمون إليه غير الله ورسوله أو يعبدونه من دون الله أو يتبعونه على غير مسيرة من الله أو يطبعونه فيا لا يعلمون أنه طاعة لله انتهى . وفي الآية بيسان الحكة في إرسال الرسل ، وأن الرسالة عمت كل أمة ، وأن دين الأنبياء واحد وأن عبادة الله لا تحصل إلا بالمكفر بالطاغوت ففيه معني ﴿ فن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله ﴾ الآية وأن الطاغوت عام في كل ما عبد من دون الله .

(۲) قاله المصنف رحمه الله: في له وقول الله تعالى: ﴿ وقضى ربك أن لا تعبدوا إلا إياه ﴾ الآيات. قال مجاهد يعنى وصى ، وكذا قرأ أن بن كعب وابن مسعود وابن عباس وغيرهم، وقال ابن عباس أيضاً: ﴿ وقضى ﴾ يعنى أمر، رواه ابن جرير ، وقوله: ﴿ ألا تعبدوا إلا إياه ﴾ أى أن تعبدوه وحده ولا تعبدوا غيره ، وهذا هو الشاهد فى الآية للترجمة وهو معنى لا إله إلا الله فتضمنت الآية الذي والإثبات ، كما تضمنته لا إله إلا الله . وقوله: ﴿ وبالوالدين إحسانا › كما أمر بعبادته وحده لا شريك إحسانا ﴾ أى وقضى أن تحسنوا بالوالدين إحسانا ، كما أمر بعبادته وحده لا شريك له ، وعطف حقها على حقه تعالى دليل على تأكد حقها وأنه أوجب الحقوق بعد حق الله تعالى وهذا كمو وهذا كن أمر بعبادته وحده لا شريك الله تعالى وهذا كمو وهذا كم ولوالديك ) ولم يخص نوعا من أنواع =

= الإحسان ليعم جميع أنواع الإحسان ، وقوله: ( إما يبلغن عندك الكبر أحدهما أو كلاهما فلا تقل لهم أ أف كل أى لا تسدعها قولا سيئاً حتى ولا التأفيف الذى هو أدنى مراتب القول السي (ولا تنهرهما) أى لا يصدر منك إليهما فعل قبيح ، قال عطاء بن أبي رباح: لا تنفض يديك عليهما ، ولما نهاه عن الفعل القبيح والقول السي أمره بالفعل الحسن والقول الحسن فقال : ( وقل لهما قولا كريما ) أى لينا لطيفا بأدب وتوقير . وقوله : ( واخفض لهما جناح المذل من الرحمة ) أى ثواضع لهما ( وقل رب ارحمهما ) فى كبرهما وعند وفاتهما ( كما ربيانى صغيراً ) .

وفى هذه الآيات المحكات من سورة الإسراء ثمان عشرة مسألة ، بدأها الله بقوله : ( لا تجعل مع الله إلها آخر فتقعد مذموما مخذولا ) وختمها بقوله : ( ولا تجعل مع الله إلها آخر فتلق فى جهنم ملوما مدحوراً ) ونهنا الله سبحانه على عظم شأن هذه المسائل بقوله : ( ذلك بما أوحى إليك ربك من الحكة ).

قاله المصنف رحمه الله تعالى ( والمسائل التي أشار إليها الشيخ :

(۱) النهى عن الشرك (۲) الأمر بعبادة الله وحده (۳) الإحسان إلى الوالدين (٤) إيتاء ذا القربي حقه (٥) إيتاء المسكين حقه (٣) إيتاء ابن السبيل حقه (٧) النهى عن التبذير (٨) النهى عن الإمساك بدون إسراف (٩) النهى عن قتل الأولاد (١٠) النهى عن الزني (١١) النهى عن قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق الأولاد (١٠) النهى عن قربان مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن (١٣) الأمر بالوفاء بالعهد (١٤) الأمر بالوفاء بالحكيل (١٥) الأمر بالوفاء بالوزن (١٦) النهى عن المشرك ) بغير علم (١٧) النهى عن المشرك )

وقد تواترت الاحاديث عن النبي بالله في الأمر ببر الوالدين وتحريم عقوقها، وفي صحيح البخاري عن ابن مسعود رضى الله عنه عن النبي بالله قلت يا رسول الله: أي الاعمال أفضل قال: والصلاة على وقتها ، قلت: ثم أي ، قال: وبر الوالدين، قلت: ثم أي ، قال: والجهاد في سبيل الله ، وفي الصحيحين عن أي بكرة وضي الله عنه ، قال رسول الله بالله ، والا أنبتكم بأكبر المكبائر، قلنا بلي رسول الله و الإشراك بالله ، وعقوق الوالدين ، وكان متكبًا فجلس \_ يا رسول الله و قال: والإشراك بالله ، وعقوق الوالدين ، وكان متكبًا فجلس \_

# وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً ﴾ (' الآية . وقوله : ﴿ قُلْ تَعَالَوْا أَ تُكُلُّ مَا حَرَّامَ رَبُّكُم عَلَيْكُم أَنْ لا تَشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً ﴾ (' الآيات .

— فقال: «ألا وقول الزور ، ألا وشهادة الزور » فيا زال يكررها حتى قلنا ليته سكت . وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رجل: يا رسول الله من أحق الناس بحسن صحابتى ؟ قال: «أمك ، قال: ثم من ؟ قال: «أمك ، قال: وثم أباك ، أخرجاه . وعن أبي أسيد ألساعدى رضى الله عنه قال: بينها نحن جلوس عند النبي والله إذ جاءه رجل من بني سلمة فقال: يا رسول الله: هل بني من بر أبوى شيء أبرهما به بعد موتهها ؟ قال: « نمم: الصلاة عليهما ، يعنى الدعاء لهما والاستغفار لهما وإنفاذ عهدهما من بعدهما وصلة الرحم التي لا توصل إلا بهما وإكرام صديقهما . رواه أبو داود وابن ماجة وابن حبان في صحيحه . قال شيخ الإسلام: تجب طاعتهما فيا فيه نفع لهما ولو شق على الوله

(۱) وقوله تعالى: ﴿ واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً ﴾ الآية . قال ابن كثير : يأمر تعالى عباده بعبادته وحده لا شريك له فإنه الحالق الرازق المنعم المتفضل على خلقه فى جميع الحالات ، فهو المستحق منهم أن يوحدوه ولا يشركوا به شيئاً من مخلوفاته ، وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة فقرن الامر بعبادته بالنهى عن الشرك فيها فدل على أن اجتناب الشرك شرط فى صحة العبادة وشيئاً نكرة فى سياق النهى تدم كل شىء بما يعبد من دون الله ، سواء كان ملكا أو نبياً أو ولياً أو غير ذلك . وهذه الآية تسمى آية الحقوق العشرة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى: لانها تضمنت عشرة حقوق : (١) الامر بعبادته وحده والنهى عن الشرك به (٢) الامر بالإحسان إلى الوالدين (٢) الإحسان إلى ذى القربي (٤) الإحسان إلى الجار الجنب ، (٤) الإحسان إلى الجار الجنب ، (٨) الإحسان إلى الصاحب بالجنب ، وهو الرفيق فى السفر ، وقبل المرأة وقيل غير ذلك (٩) الإحسان إلى ال ابن السبيل وهو الرفيق فى السفر ، وقبل المرأة وقيل غير ذلك (٩) الإحسان إلى ابن السبيل وهو الرفيق فى السفر ، وقبل المرأة وقيل غير ذلك (٩) الإحسان إلى ابن السبيل وهو الرفيق فى السفر ، وقبل المرأة وقيل غير ذلك (٩) الإحسان إلى ابن السبيل وهو الرفيق فى السفر ، وقبل المرأة وقيل غير ذلك (٩) الإحسان إلى الماكت اليمين .

(٢) وقوله تعالى: ﴿ قُلْ تَعَالُوا أَتُلْ مَا حَرَمَ وَبَكُمَ عَلَيْكُمْ أَنْ لَا تَشْرَكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالُوالَّذِينَ إِحْسَانًا وَلَا تَقْتَلُوا أُولَادُكُمْ مِنْ إَمْلَاقَ نَحْنَ نُرْزُقَنَكُمْ وَإِيَاهُمْ ، =

= ولا تقربوا الفواحش ما ظهر منها وما يطن ، ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق ذلكم وصاكم به لعلكم تعقلون . ولا تقربوا مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن حتى يبلغ أشده ، وأوفوا الكيل والميزان بالقسط ، لا مكلف نفساً إلا وسعما ، وإذا قلتم فاعدلوا ولو كان ذا قربي ، وبعهد الله أوفوا ذلكم وصاكم به لعلمكم تذكرون وأن هذا صراطى مستقيما فاتبعوه ، ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ذالـ كم وصاكم به لعلـ كم تتقون ﴾ . قال ابن كثير : يقول تعالى البيه ورسوله محمد مِنْ إِنَّةٍ : قُلْ يَا مُحمد لهؤلاء المشركين الذين عبدوا غير الله وحر موا ما رزقهم الله وقتلوا أولادهم وكل ذلك فعلوه بآرائهم الفاسدة وتسويل الشيطان لهم تعالوا أى هلموا وأقبلوا أتل أى أقص عليكم وأخبركم بما حرم ربكم عليكم حقاً ، لا تخرصا ولا ظنا بل وحى منه وأمر من عنده وأن لا تشركوا به شيئًا ، وكأن في الكلام محذوفا دل عليه السياق تقديره وصاكم أن لا تشركوا به شيئاً ، ولهذا قال في آخر الآية : ﴿ ذَٰلُـكُمْ وَصَاكُمْ بِهِ ﴾ انتهى وشيئًا نكرة تعم كل ما عبد من دون الله والنهى عن الشرك يستدعى التوحيد بالاقتضاء وهو الشاهد من الآية للترجمة قال في و قرة العيون ، وقد وقع الاكثر من متأخرى هذه الامة في هذا الشرك الذي هو أعظم الحرمات كا وقع فى الجاهلية قبل المبعث عبدوا القبور والمشاهد والاشجار والاحجار والطواغيت والجن كماعيد أولئك اللات والعزى ومناة وهبل وغيرها من الاصنام والاوثان واتخذو! هذا الشرك ديناً ونفروا إذا دعوا إلى التوحيد أشد النسَّفرة وأشتد غضبهم لمعبرداتهم كما قال تعالى : ﴿ وَإِذَا ذَكُرُ اللَّهُ وَحَدُّهُ اشمأزت قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة ، وإذا ذكرَ الذين من دونه إذا هم يستبشرون ، وقال تعالى : ﴿ أَنَهُمَ كَانُوا إِذَا قَيْلَ لَهُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهِ يَسْتَكَبِّرُونَ ﴾ . الآية . علموا أن لا إله إلا الله تننى الشرك الذي وقعوا فيه فأنكروا التوحيد الذي دات عليه فصار أولئك المشركون الأولون أعلم بمعنى لا إله إلا الله من أكثر المتأخرين لا سما أهل العلم منهم الذين لهم دراية في بعض الاحكام وعلم السكلام ، فجهلوا توحيد آلعبادة فوقعو ا في الشرك المنافي له وزينوه للناس ، وجهلوا توحيد الاسماء والصفات وأنسكروه أيضاً وصنفوا فيه السكتب لاعتفادهم أنه حق وهو باطل وقد اشتدت غربة ألإسلام حتى عاد المعروف مشكرا والمسكر معروفا أنشأ عَلَى هَذِا السَّغَيْرِ وهُرَمُ عَلَيْهِ السَّكِيْرِ . وقد قال ﷺ : , بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كابدا.

= وقوله: (وبالوالدين إحساناً). قال القرطبي: الإحسان إلى الوالدين برهما وامتثال أمرهما وحفظهما وصيانتهما وإزالة الرق عنهما وترك السلطنة عليهما وإحسانا منصوب على المصدرية وناصبه فعل من لفظه تقديره وأحسنوا بالوالدين إحسانا.

وقوله: ( ولا تفتلوا أو لادكم من إملاق ) الإملاق الفقر ، أى لا تئدوا بنات كم خشية العبلة والفقر ، فإنى رازقكم وإياهم ، وكأن منهم من يفعل ذلك بالإناث خشية العار وبالذكور خشية الافتقار ، وفى الصحيحين عن ابن مسعود رضى الله عنه قال ، قلت : يا رسول الله أى الذنب أعظم ؟ قال : وأن تجعل لله نداً وهو خلقك ، قلت : ثم أى ؟ قال : وأن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك » ، قلت : ثم أى ، قال : وأن تزانى حليلة جارك ، ثم تلى رسول الله يَحْلِيْنِهِ : ( والذين لا يدعون مع الله إله آخر ولا يقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق و لا يزنون ، ومن يفعل ذلك يلن أثاما بصاعف له العذاب يوم القيامة و يخلد فيه مهانا إلا من تأب ) الآية

وقوله: ﴿ وَلاَ تَفْرِبُوا الْفُواحَشُ مَا ظَهُرَ مِنْهَا وَمَا بِطَنَ ﴾ قال ابن عطية: نهى عام عن جميع الفواحش وهى المعاصى . وظهر وبطن حالتان تستوفيان أفسام ما جعلتا له من الاشياء . وقيل: الظاهر ما بينك وبين الحلق والباطن ما بينك وبين الحلق والباطن ما بينك وبين الحد .

قوله: (ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق). قال ابن كثير: هذا عا نص الله على النهى عنه أ كيداً ، وإلا فهو داخل في النهى عن الفواحش. وفي الصحيحين عن ابن مسعود رضى الله عنه مرفوعا: ولا يحل دم امرى مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزانى ، والنفس بالنفس ، والنارك لدينه المفارق للجاعة ».

وقوله: ﴿ ذَلَـكُمْ وَصَاكُمْ بِهِ لَعَلَـكُمْ تَعْقَلُونَ ﴾ قال ابن عطية : ذَلَـكُمْ إَشَارَةَ إلى هذه المحرمات والوصية الآمر المؤكد المقرر .

وقوله: ﴿ لَمَلَكُمْ تَمْقُلُونَ ﴾ أَى تَفْهُمُونَ عَنْهُ ذَكُراً وَلَا تَعْقُلُونَ ، ثُمْ تَذَكُرُونَ ثُمْ تَنْقُونَ لَا نِهُمْ إِذَا عَقَلُوا تَذَكُرُوا فَإِذَا تَذَكُرُوا خَافُوا وَاتَّقُوا الْمُهَالَكُ . \_\_\_\_ = وقوله ( ولا تقربوا مال اليذم إلا بالتي هي أحسن حتى يبلغ أشده ) قال ابن عطية : هذا نهى عن القرب الذي يعم وجوه التصرف ، وفيه سد الذريعة ثم استثنى ما يحسن وهو التثمير والسعى في نماته . قال بجاهد : التي هي أحسن التجارة فيه فن كان من الناظرين له ما يعيش به فالاحسن إذا ثمر مال اليذم أن لا يأخذ منه نفقة ولا أجرة ولا غيرهما ، ومن كان من الناظرين لا مال له ولا يتفق له نظر إلا بأن ينفق على نفسه من ربح نظره فالاحسن أن ينظر ويا كل بالمعروف . قال ابن زيد : وقوله : حتى يبلغ أشده قال مالك وغيره هو الرشد وزوال السفه عمم البلوغ . قال ابن عطية : وهو أصح الأقوال وأليقها بهذا الموضع ويدل عليه قوله تعالى : ( وابتدلوا اليتاى احتى إذا بلغوا النسكاح فإن آنستم منهم رشدا فادفعوا إليهم أموالهم ) فاشترط للدفع إليهم ثلاثة شروط : الأول : ابتلاؤهم وهو اختبارهم وامتحانهم بما يظهر به «عرفتهم لمصالح أنفسهم وتدبير أموالهم ، والثانى : البلوغ ، والثالث : الرشد

وقوله: ﴿ وأوفوا الكيل والميزان بالقسط ﴾ والقسط العدل ﴿ لَا نَـكَلَفُ نفساً إلا وسعها ﴾ أى من اجتهد فى أداء الحق وأخذه فأخطأ بعد استفراغ وسعه وبذل جهده فلا حرج عليه

وقوله: ﴿ وَإِذَا قَلْمُ فَاعِدُلُوا وَلُو كَانَ ذَا قَرِنِي ﴾ هذا أمر بالعدل في القول والفعل على القريب والبعيد لا يتغير بالرضى والغضب

وقوله : ﴿ وَبِعَهُدُ اللّهِ أُوفُوا ﴾ قال ابن جرير وغيره وبوصية الله التي وصاكم بها فأوفوا . قال في الشرح : والظاهر أن الآية فيما هو أخص كالبيمة والذمة والأمان ، فهذا هو المقصود بالآية ، وإن كانت شاملة لما قالوا بطريق العموم.

وقوله : ﴿ ذَٰلَـكُمْ وَصَاكُمْ بِهِ لَمَلَـكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ أَى تَتَمَطُّونَ فَتَلْتَهُوا عَمَا كُنتُم عَلَيْهِ

وقوله: ﴿ وأن هذا صراطى مستقيما فانبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ﴾ لما نهى وأمر حذر عن اتباع غير سبيله ، وأمر باتباع طريقه فإن الصراط الطريق الذى هو دين الإسلام مستقيما ومعناه مستويا قويماً لا اعوجاج فيه فأمر باتباع طريقه الذى طرقه وشرعه على لسان محمد عليه ونهايته الجنة ، \_\_\_

= ونهى عن أتباع السبل، وروى الإمام أحد والنسائى والدارى وابن أنى حاتم والحاكم وصححه عن ابن مسعود رضى الله عنه قال خط رسول الله علي خطأ بيده ثم قال :وهذا سبيل الله مستقباً، ثم خط خطوطاً عن يمين ذلك الخط وعن شماله ثم قال: ووهذه سبل ليس منها سبيل إلا عليه شيطان يدعو إليه ، ، ثم قرأ : ﴿ وَأَنَّ هذا صراطى مستقما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ﴾ . قالَ شيح الإسلام على حديثُ ابن مسمود هذا . وإذا تأمل العاقلُ هذا المشالُ وتأمل سائر الطوائف من الخوارج ، ثم المعتزلة ، ثم الجهمية والرافضة ومن أقرب منهم إلى السنة من أهل الـكلام مثل الـكرامية والـكلابية والأشعرية وغيرهم ، وأن كلا منهم له سببل يخرج به عما عليه الصحابة وأهل الحديث ، ويدَّعي أن سببله هو. الصواب وجد أنهم المراد بهذا المثال الذي ضربه المعصوم الذي لا ينطق عن الحوى إن هو إلا وحى يوحى . انتهى . وقال أيضاً : الصراط المستقم هو أمور باطنة في القلب من اعتقادات وإرادات وغير ذلك ، وأمور ظاهرة من أفوال وأفعال قد تبكون عبادات وقد تبكون أيضاً عادات في الطعام واللباس والسكاح والمسكن والاجتماع والافتراق والسفر والإقامة وغير ذلك ، وهذه الأمور الباطنة والظاهرة بينهما \_ ولا بد \_ ارتباط ومناسبة انتهى . وقال ابن القبمرحمالله ولنذكر في الصراط قولا وجيزا ، فإن الناس قد تنوعت عباراتهم عنه بحسب صفاته ومتعلقاته وحقيقته شيء واحد وهو طريق الله الذي نصبه لعباده موصلا لهم إليه ولا طريق إليه سواه وهو إفراده بالعبادة وإفراد رسوله بالطاعة ، فلاً يشرك به أحداً في عبادته ولا يشرك برسوله أحداً في طاعته فيجرد التوحيد ويحرد متابعة الرسول مَرْكِيِّةٍ ، وهذا مضمون شهادة أن لا إله إلا الله وأن محداً وسول الله فأى شيء فسرَّ به الصراط فهو داخل في هذين الأصلين انتهي . وعن بحاهد في قوله : ﴿ وَلَا تَتْبَعُوا السَّبِّلُ ﴾ قال البدُّعِ والشَّبَّاتِ ، رواه ابن جرير . قال سهل بن عبد الله : عليكم بالسنة وآلائر فإنى أخاف أنه سيأتى عن قليل زمان إذا ذكر الإلسان الني تلكي في جيسع أحواله ذموه ونفروا عنه وتبرءوا منه أوذاوه وأهانوه

وفيه عظم شأن الثلاث الآيات الحكات من سورة الأنعام عند السلف وفيها عشر مسائل قاله المصنف =

قال ابن مسعود (۱): « من أَرَادَ أَن يَنظُرُ إِلَى وَصِيَّة محد عَيَّا اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمُ اللّهِ عَلَيْهِ الْمَا خَرَّمَ رَبُّكُمُ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهُ اللّهِ اللهُ اللهُ

## وعِن مُعَاذِ بنِ جَبِّل (٣) رضى الله عنـه قَالَ : كُنْتُ رُدِيفَ

= قلت: بل فيها أحد عشر مسألة (١) النهى عن الشرك (٢) الإحسان إلى الوالدين (٣) النهى عن قتل الأولاد (٤) النهى عن قربان الفواحش (٥) النهى عن قتل النفس التى حرم الله إلا بالحق (٣) النهى عن قربان مال اليتم إلا بالتى عن قتل النفس التى حرم الله إلا بالحق (٣) النهى عن قربان مال اليتم إلا بالتى القول هى أحسن (٧) الأمر بالوفاء بالحمد (١٠) الأمر باتباع الصراط المستقيم (١١) النهى عن اتباع السبل.

(١) قوله: (قال أن مسعود) وهو عبد الله بن مسعود بن غافل ـ بمعجمة وفاء ـ ابن حبيب الهذلى أبو عبد الرحن صحابى جليل من السابقين الاولين وأهل بدر وأحد والحندق وبيعة الرضوان، ومن كبار علماء الصحابة، أمره عمر على السكوفة، مات سنة اثنتين وثلاثين رضى الله عنه

( ٢ ) قَوْلِه ( من أراد أن ينظر إلى وصية محمد ﷺ النى علمها خاتمه \_ يعنى النى النبى ﷺ كُتْبَا وختمها فلم تغير ولم تبدل \_ فاليقرأ قوله تعالى ﴿ قل تعالوا أتل ما حرم ربكم عليكم ﴾ ) إلى آخر الآيات الثلاث

وهـــذا الآثر رواه الترمذى وحسنه ، وابن المنذر وابن أبي حاتم بنحوه ، وابس المراد أن النبي ملك كتمها وختم عليها ، وإنما المراد أنه ملك لي أوصى لما أوصى إلا بما أوصى به ربه فى كتابه ، كما قال ملك في رواه مسلم ، وإنى تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا : كتاب الله ،

وفيه التنبيه على وصية رسول الله على عند موته ، قاله المصنف رحمه الله ( ٣ ) قوله (وعن معاذبن جبل ) بن عمرو بن أوس الانصارى الحزرجى \_\_\_\_

النبي على حمار ('' فقال لى « يا مُعاذ أتدرى ما حُقَّ الله على العباد وما حُقَّ الله على العباد على العباد على الله » ؟ ('' فقلت : الله ورسوله أعلم ('') قال : « حَقُّ الله على العباد أن يعبدوه و لا يشركوا به شيئا('')، وحُقُّ العباد

= أبو عبد الرحن صحابي مشهور من أعيان الصحابة رضى الله عنه ، شهد بدراً ، وما بعدها . قال الذي مِرَاقِيَّةٍ : « معاذ أعلم أمتى بالحلال والحرام ، كان اليه المنتهى في العلم والأحكام والقرآن ، بعثه الذي مَرَاقِيَّةٍ إلى الدين معلماً ومفقها ، وقد استخلفه الذي مَرَاقِيَّةٍ على أهل مكة يوم الفتح يعلمهم دينهم . مات سنة ثمان عشرة بالشام

(١) قوله (كنت رديف النبي يَرَائِيَّةٍ على حمار ) فى رواية اسمه عفير أهداه له المقوقس صاحب مصر ، قاله فى فتح المجيد

وفيه فضيلة معاذ إرداف النبي بالله الله خلفه ، وجواز الإرداف على الدابة إذا كانت تطيق ذلك وتواضعه بالله لكوب الحار مع الإرداف عليه ، قاله المصنف رحمه الله

(٧) قوله (فقال لى يا معاذ أندرى ما حق الله على العباد، وما حقّ العباد على العباد ، وما حقّ العباد على الله ؟). أخرج السؤال بصيغة الاستفهام ليكون أوقع فى النفس وأبلغ فى الفهم ، فإن الإنسان إذا سئل عن مسئلة لا علم له بها ثم أخبر عنها بعد الامتحان بالسؤال يكون أدعى لفهمها وحفظها . « والدراية ، المعرفة

وفيه جواز تخصيص بعض الناس بالعلم دون بعض قاله المصنف رحمه الله تعالى

(٣) قوله ( فقلت : الله ورسوله أعلم)

وفيه قول المسئول عما لا يعلم : الله ورسوله أعلم ، قاله المصنف رحمه الله . وهذا فى حياة الرسول برائج وفيه حسن الادب من المتعلم وأنه ينبغى لمن سُئل عما لا يعلم أن يقول ذلك بخلاف أكثر المتكلفين قاله فى « فتح الجيد ،

(٤) قوله (قال حق الله على العباد أن يعبدوه) أى يوحدوه (ولا يشركوا به شيئا ) وهذا هو الشاهد من الحديث الترجمة فننى الشرك أكبره وأصغره شرط فى صحة العبادة وشيئا فكرة فى سياق النبى تعم كل شى مما يعبد من دون الله ==

#### على الله أن لا يعلُّبَ من لا يشركُ به شيئا ، (١) • قلت: « يا رسول

= وفى بعض الآثار الإلهية يقول الله تعالى إنى والجن والإنس فى نبأ عظيم ، أخلق وهميعبد غيرى ، وأرزق و يُشكر سواى ، خيرى إلى العباد نازل ، وشرهم إلى صاحد ، أتحبب اليهم بالنمم ويتبغضون إلى بالمعاصى .

وفيه معرفة حق الله علينا قاله المصنف رحمه الله تعالى هذا الحق أشار العلامة ابن القيم رحمه الله بقوله:

حق الإله عبادة بالآمر لا بهوى النفوس فذاك الشيطان من غير إشراك به شيئا هما سببا النجاة فحبذا السببان لم ينج من غصب الإله وناره إلا الذى قامت به الأصلان والناس بعدد فشرك بإلاهه أو ذو ابتداع أو له الوصفان

(1) قوله (وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئا) اقتصر على نفى الشرك لانه يستدعى التوحيد بالاقتضاء وإثبات الرسالة باللزوم إذ من كذب رسول الله فقد كذب الله ومن كذب الله فهو مشرك كقول القائل من توضأ صحت صلاته، أى مع سائر الشروط، قاله الحافظ بن حجر. وهذا الحق هو الذي أحقه تعالى على نفسه كرما منه وفضلا ومعناه أنه متحقق لا محالة لانه قد وعده ذلك جزاء على توحيده، وعدالله، لا يخلف الله وعده، وليس على الله حق واجب بالمقل كما تقول المعترلة ولذا قبل:

ما للمباد عليه حق واجب كلا ولا سعى لديه ضايع إن عذبوا فبعدله ، أو نعموا فبفضله وهو السكريم المواسع

قال شيخ الإسلام وهذا الحق هو استحقاق إنعام وفضل ليس هو استحقاق مقابلة كما يستحق المخلوق على المخلوق فن الناس من يقول لا معنى للاستحقاق إلا أنه أخبر بذلك ووعده صدق ولسكن أكثر الناس يثبتون استحقاقا زائدا على هذا كما دل عليه الكتاب والسنة ، قال تعالى (وكان حقا علينا نصر المؤمنين ) وكما في حديث معاذ هذا ، ولكن أهل السنة يقولون : هو الذي كتب على نفسه الرحة حديث معاذ هذا ، ولكن أهل السنة يقولون : هو الذي كتب على نفسه الرحة حديث معاذ هذا ، ولكن أهل السنة يقولون : هو الذي كتب على نفسه الرحة حديث معاذ هذا ،

الله أفلا أ بشر الناس؟ قال لا تبشّرهم « فيتُ كلوا ('') » · وأُخرجاه في الصحيحين (٢)

= وأوجب هذا الحق على نفسه ولم يوجبه عليه مخلوق ، والممتزلة يدعون أنه واجب عليه بالقياس على المخلوق وأن العباد هم الذين أطاعوه بدون أن يجعلهم لمه وأنهم مطيعين يستحقون الجزاء بدون أن يكون هو الموجب وغلطوا فى ذلك وفيه معرفة حق العباد علىالله إذا أدوا حقه ، قاله المصنف

(1) قوله (قلت يا رسول الله ، أفلا أبشر الناس؟ قال : « لا تبشر نم فيتكلوا » ) . وفي رواية : « إلى أخاف أن يتكلوا » ـ أى يعتمدوا على ذلك ـ فيتركوا التنافس في الاعمال الصالحة . وفي رواية فأخبر بها معاذ عند موته تأثما ـ أى تحرجا ـ خوفا من الإهم .

وفيه أن هذه المسئلة لا يعرفها أكثر الصحابة ، وعظم شأن هذه المسئلة وجواز كتمان العلم للمصلحة واستحباب بشارة المسلم بما يسره ، وفيه ما كان عليه الصحابة من الاستبشار بمثل هذا والخوف من الاتكال على سعة رحمة الله ، قاله المصنف رحمه الله

(۲) قوله (أخرجاه) أى البخارى وهو محد بن اسمعيل بن ابراهيم الجعنى مولاهم الحافظ صاحب: الصحيح والناريخ والآدب المفرد، روى عن الإمام أحد والحيدى وابن المدينى وغيرهم، وعند مسلم والنسائى والترمذى والفربرى راوى الصحيح ولد سنة أربع وستين ومائة ومات سنة ست وخسين ومائتين، ومسلم هو ابن الحجاج بن مسلم القشيرى النيسابورى صاحب الصحيح والعلل والوحدان روى عن أحد بن حنبلو يحيى بن معين وأبي خيثمة وابن أبي شيبة وطبقتهم وعن البخارى وعنه الترمذى وابراهيم بن محمد بن سفيان راوى الصحيح ولد سنة أربع ومائتين ومائتين وماتين ومائتين بنيسابور . رحمها الله تعالى

#### ۲ - باب

# فضلِ التوحيد ('`وما 'يكفَّر من الدُّنوب ('` وقولِ الله تعالى ﴿ الذين آمنوا ولم يَلبِسُوا إِيما َمْهم بظلم ﴾ الآية (''

(۱) قوله (باب فضل التوحيد) إنما بوبت الكتب ليكون أنشط للطالب إذا ختم بابا وشرع في آخر ، وأبعث لهمته كالمراحل التي يطلبها المسافر ليرتاح عندها ولذا كان القرآن سوراً ولانه أسهل في وجدان المسائل وأدعى لحسن الترتيب وسميت الابواب تراجم لانها تترجم عما بعدها أى تبينه بوجه إجمالي ومنه الترجمان لما ذكر الشيخ رحمه الله تعالى التوحيد ناسب أن يذكر فضلة ترغيبا فيه والمراد بالتوحيد توحيد العبادة قاله في قرة العيون

(۲) قول (وما يكفر من الذنوب) يحتمل أن تكون ما موصولة والعائد عذوف أى وبيان الذى يكفره من الذنوب، وأن تسكون مصدرية أى وتسكفيره الذنوب وهذا أظهر لآن كونها موصولة يوهم أن هناك ذنوباً لا يكفرها التوحيد وهذا ليس بمراد

(٣) قوله (وقول الله تعالى ﴿ الذين آمنوا ولم يَلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الآمن وهم مهتدون ) ومعنى آمنوا وحدوا وقوله (ولم يلبسوا إيمانهم بظلم ) أى لم يخلطوا توحيدهم بشرك (أولئك لهم الآمن وهم مهتدون) قال الحسن والسكلي لهم الآمن في الآخرة (وهم مهتدون) في الدنيا وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة وروى الإمام أحمد عن ابن مسعو درضى الله عنه قال: لما نزلت ﴿ الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم ﴾ شق ذلك على أصحاب رسول الله عنون ألم تسمعوا ما قال العبد الصالح يظلم نفسه قال النبي بيائية إن الشرك لظلم عظم ﴾ إنما هو الشرك ، قال العبد الصالح رحمه الله تعالى ، والذين شق عليهم ظنوا أن الظلم المشروط هو ظلم العبد لنفسه ، وأنه لا أمن ولا اهتداء إلا لمن لم يظلم نفسه ، فبين لهم النبي يائي ما دلهم على أن الشرك ظلم في كتاب الله فلا يحصل الآمن والاهتداء إلا لمن لم يلبس إيمانه بهذا الشلم فن سلم من أجناس الظلم الثلاثة يعنى : الظلم الذي هو الشرك ، وظلم العباد ، وظلم الغيس عما دون الشرك ، كان له الآمن النام والاهتداء النام ، ومن لم يسلم عسلم على النام والله لنفسه بما دون الشرك ، كان له الآمن النام والاهتداء النام ، ومن لم يسلم على الم ينفسه بما دون الشرك ، كان له الآمن النام والاهتداء النام ، ومن لم يسلم على الم يسلم عن أجناس الظلم الثلاثة يعنى : الظلم الذي هو الشرك ، وظلم العباد ، وظلم الغيام يسلم عن أجناس الظلم الثلاثة يعنى : الظلم الذي هو الشرك ، وطلم يسلم عن أجناس الظلم الثلاثة يعنى : الظلم الذي هو الشرك ، وطلم يسلم عن أجناس الظلم الثلاثة يعنى : الظلم الذي هو الشرك ، وطلم يسلم عن أحياله العباد ، كان له الآمن النام والاهتداء النام ، ومن لم يسلم عن

### عن عُبادةً بن الصامِت (١) رضى الله عنه قال: قال رسول الله عَيْدُ الله عَلَيْنَا

حدين ظلم نفسه كان له الآمن والاحتداء مطلقا ويحصل لهمن نقص الآمن والاحتداء بحسب ما نقص من إيمانه بظلمه لنفسه ، قال : وليس مراد النبي بياليج بقوله و إنما هو الشرك ، أن من لم يشرك الشرك الآكبر يكون له الآمن التام والاحتداء التام فإن أحاديثه السكثيرة مع نصوص القرآن تبين أن أهل السكبائر معرضون الخوف لم يحصل لهم الآمن التام والاحتداء التام فالآمن أمنان : أمن مطلق ، وأمن مقيد . فالآول هو الآمن من العذاب وهو لمن مات على التوحيد ولم يصر على السكبائر ، الثانى لمن مات على التوحيد مع الإصراء على الكبائر فله الآمن من الحلود في الناو ففرق بين الآمن المطلق ومطلق الآمن

وقوله إنما هو الشرك إن أراد به الآكبر فقصوده أن من لم يكن من أهله فهو آمن مما وعد به المشركون من عذاب الدنيا والآخرة وهو مهتد إلى ذلك ، وإن كان مراده حبس الشرك فيقال ظلم العبد لنفسه كبخله لحب المال ببعض الواجب هو شرك أصغر ، وحبه ما يبغض الله حتى يقدم هواه على محبة الله شرك أصغر ، ونحو ذلك فهذا كان السلف يدخلون ونحو ذلك فهذا الظلم بهذا الاعتبار . وقال أيضا : وهذه آية عظيمة تنفع المؤمن الحنيف في مواضع فإن الإشراك في هذه الآمة أخنى من دبيب النمل ، وكثير من المتنقبة وأجناد الملوك وأتباع القضاة والعامة المتبعة لحؤلاء يشركون شرك المتاعة فيجمل الواجب ما أوجبه متبوعه والحرام ما حرمه متبوعه والحلال ما متبوعه والدين ما شرعه إما دينا وإما دينا ودنيا، ثم يخوف من امتنع من هذا الشرك وهو لا يخاف أنه أشرك بالله شيئا في طاعته بغير سلطان انتهى

وفيه سمة فضل الله وكثرة ثمواب التوحيد عند الله وتكفيره مع ذلك للذنوب ومعرفة تفسير آية الانعام، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله (عن عبادة بن الصامت) بن قيس الانصارى الخزرجى أبو الوليد أحد النقباء، بدرى مشهور مات سنة أربع وثلاثين وله اثنتان وسبعون سنة رضى الله عنه

« من شم \_\_\_\_ دَ أَن لا إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ (1)

قال (قال رسول الله على مرب شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محداً عبده ورسوله وأن محداً عبده ورسوله وأن عيسى عبد الله ورسوله وكلمته القاها إلى مريم وروح منه وأن الجنة حق والنارحق، أدخله الله الجنة على ما كان من العمل. أخرجاه) قال النووى هذا حديث عظيم جليل الموقع وهو من أجمع الاحاديث المشتملة على العقائد جمع فيه ما يخرج من ملل الكفر على اختلاف عقائدهم وما يباين به جميمهم انتهى.

(١) عَلَى (من شهد أن لا إله إلا الله) أى تسكلم بهذه السكلمة العظيمة عارفاً لمعناها من أنه لا معبود بحق إلا الله عاملا بمقتضاها باطنا وظاهراً كما دل عليه قوله ﴿ وَقُولُه ﴿ إِلَّا مِن شَهِدَ بِالحَقّ وَهُم يَعْلَمُونَ ﴾ أما النطق بها من غير معرفة لمعناها ولا عمل بمقتضاها فإن ذلك غير نافع، يدل على هذا قوله : من شهد كيف يشهد وهو لا يعلم

قال القرطي في المفهم على صحيح مسلم بأب و لا يكنى التلفظ بالشهادتين بل لابد من استيفاء القلب ، هذه الرّجة تنبيه على فساد مذهب غلاة المرجئة القائلين بأن النافظ بالشهادتين كاف في الإيمان ، وأحاديث هذا الباب يعنى التي ذكرها مسلم تدل على فساده بل هو مذهب معلوم الفساد من الشريعة لمن وقف عليها ، ولانه يلزم منه تسويغ النفاق والحكم للمنافق بالإيمان الصحيح وهو باطل قطعا انتهى .

وقال شيخ الإسلام: الإله هو المعبود المطاع فإن الإله هو المألوه، والمألوه هو الذي يستحق أن يعبد، وكونه يستحق أن يعبد هو بما اتصف به من الصفات التي تستازم أن يكون هو المحبوب غاية الحب المخضوع له غاية الحضوع. قال: فإن الإله هو المحبوب المعبود الذي تألهه القلوب بحبها وتخضع له وتذل له وتخافه وترجوه وتنيب إليه في شدائدها وتدعوه في مهماتها وتتوكل عليه في مصالحها وقلجاً اليه وتطمئن بذكره وتسكن إلى حبه وليس ذلك إلا لله وحده، ولهذا كانت: لا إله إلا الله أصدق السكلام، وكان أهلها أهل الله وحزبه، والمنكرون لها أعداءه وأهل غضبه ونقمته فإذا صحت صح بها كل مسئلة وحال وذوق وإذا لم يصححها العبد فالفساد لازم له في علومه وأعماله انهى.

### وحده (۱) لا شريك له ، وأن محدًا عبدُه ورسوله (۲) ، وأن عيسي ا

وقال الوعشرى: الإله من أسماء الاجناس كالرجل والفرس يقع على كل معبود بحق أو باطل ثم غلب على المعبود بحق. وقال ابن القيم فى بدائع الفوائد رداً لقول من قال إن المستثنى عزج من المستثنى منه ، قال : بل هو عزج من المستثنى منه وحكمه ، فلا يكون داخلا فى المستثنى إذ لو كان كذلك لم يدخل الرجل فى الإسلام بقوله لا إله إلا الله لانه لم يثبت الإلهية لله تعالى وهذه أعظم كلة تضمنت بالوضع ننى الإلهية عما سوى الله وإثباتها له بوصف الاختصاص فدلالتها على إثبات الإلهية أعظم من دلالة قولنا الله إله ولا يستريب أحد فى هذا البية انهى بمناه

وأما من زعم أن الإله القادر على الاختراع أو الغنى عما سواه الفقير إليه كلما عداه ونحو ذلك فهذا من لوازم الإلهية وليس هو المراد بمعنى لا إله إلا الله لأن معناها لامعبود بحق إلا الله فما أجهل عباد القبور وما أعظم ما وقعوا فيه من الشرك المنافى لكلمة الإخلاص: لا إله إلا الله فإن مشركى العرب جحدوا لا إله إلا الله لفظاً ومعنى ، وهؤلاء المشركون أقروا بها لفظاً وجحدوها معنى "

( 1 ) وقوله ( وحده ) تأكيد للإثبات ، ( لا شريك 4 ) تأكيد للنفى

(٧) و قول (وأن محمدا عبده ورسوله) أى وشهد أن محمدا عبده ورسوله وهو معطوف على ما قبله على نية تكرار العامل، والعبد هنا المملوك العابد أى مملوك الله تمالى وليس له من الربوبية والإلهية شي. فقوله (عبده ورسوله) أعلى مراتب العبد العبودية الخاصة والرسالة، والني ترات أكل الخلق في هاتين الصفتين الشريفتين وجمعها في حقه ترات دفعا للإفراط والتفريط فإن كثيرا من يدعى أنه من أشريفتين وجمعها في حقه ترات وفعلا وفرط بترك متابعته واعتمد على الآراء المخالفة لما جاء به وتعسف في تأويل أخباره بصرفها عن مدلولها والصدف عن الانقياد لها مع انظراحها

وشهادة أرب محمداً رسول الله تقتضى طاعته فيما أمر وتصديقه فيما أخبر واجتناب ما عنه نهى وزجر وأن لايعبد الله إلا بما شرع وأن يعظم أمره ونهيه ولا يقدم عليه قول أحد كائناً من كان

## عبدُ الله ورسوله (١) وكلمتُه (١) ألقاها إلى مريم (١) ورُوح منه (١)

قوله (وأن عيسى عبدالله ورسوله) وفى رواية وابن أمنه ، فقوله عبدالله ودعلى النصارى القائلين بأنه الله أو ابن الله أو ثالث ثلاثة ، تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً ﴿ مَا اتَّخِذَ الله من ولد وما كان معه من إله إذاً لذهب كل إله بما خلق ولعلى بعضهم على بعض سبحان الله عما يصفون عالم الغيب والشهادة فتعالى عما يشركون ﴾

- (١) وقوله (ورسوله) رد على اليهود القاتلين بأنه ولد بغى لعنهم الله . قال القرطي: يستفاد من هذا الحديث ما يلقنه النصرانى إذا أسلم
- (۷) فقوله (وكلمته) قال الإمام أحد رحمه الله: إنما سمى عيسى عليه السلام كلمة الله لصدوره بسكلمة كن بلا أب ، وكان عيسى بكن ، وليس عيسى هو كن ولسكن بكن كان ، فسكن من الله قول وليس كن مخلوقا ، وكذب النصارى والجهمية على الله في أمر عيسى وذلك أن الجهمية قالت : عيسى روح الله وكلمته إلا أن السكلمة مخلوقة ، وقالت النصارى عيسى روح الله من ذات الله وكلمة الله من ذاته
- (٣) وقوله (ألقاها إلى مريم) أى أرسل بها جبريل عليه السلام إليها فنفخ فيها من روحه بإذن الله فجبريل نفخ والله خلق بقول كن فكان فسبحان من لا يخلق غيره ولا يعبد سواه
- (٤) قول (وروح منه) يقول من أمره كان الروح فيه ، وقال أبى بن كعب : هيسى روح من الارواح التى خلقها الله واستنطقها بقوله ( ألست بربكم ؟ قالوا: بلى ) قال الحافظ ابن حجر ووصفه بأنه منه ، فالمعنى أنه كائن منه كما فى السموات وما فى الارض جميعا منه ) كما أن معنى الآية الآخرى أنه سخر هذه الاشياء كائنة منه أى أنه مكون ذلك وموجده بقدرته وحكمته . قال شيخ الإسلام : المضاف إلى الله تعالى إذا كان معنى لا يقوم بنفسه ولا بغيره من المخلوقات وجب أن يكون صفة فله تعالى قائمة به وامتنع أن تكون إضافتها إصافة علوق مربوب وإذا كان المضاف عينا قائمة بنفسها كميسى وجبريل عليها السلام وأرواح بنى آدم امتنع أن تكون صفة لله تعالى لان ما قام بنفسه لا يكون صفة لفيره ، لمكن الاعيان المضافة إلى الله تعالى على وجهين أحدهما أن تضاف =

وأن الجنةَ حُتَّى والنار حُتَّى (') ، أدخله اللهُ الجنةَ على ما كان من العمل (۲) » أخرجاه . (۳)

= إليه لكونه خلقها وأبدعها فهذا شامل لجميع المخلوقات كقولهم: سماء الله وأرض الله فجميع المخلوقين عبيداً لله وجميع المال مال الله. الوجه الثانى أن تضاف الله لما خصها به من معنى يحبه ويأمر به ويرضاه . كما خص البيت العتيق بعبادة فيه لا تسكون في غيره ، وكما يقال في مال الحنس والني مال الله ورسوله ، ومن هذا الوجه فعباد الله هم الذين عبدوه وأطاعوا أمره فهذه إضافة تتضمن ألوهيته وشرعه ودينه ، وتلك إضافة تتضمن ربوبيته وخلقه انتهى ملخصا

(۱) و فقل (والجنة حق والنارحق)، أى وشهد أن الجنة حق لا شك فيها وأنها موجودة الآن لان الله أخبر فى كنابه بأنه أعدها لمن آمن به وبرسله، قال تعالى (سابقوا إلى مففرة من ربك وجنة عرضها كعرض السماء والارض أعدت للدين آمنوا بالله ورسله ذلك فضل الله يؤتميه من يشاء والله ذو الفضل العظيم ) وشهد أن النارحق وأنها موجودة الآن أعدها للكافرين كما قال تعالى (واتقوا النار التي أعدت للكافرين ) ولحديث محاجة الجنة والنار وغير ذلك من النصوص الدالة على وجودهما

وفيه الإيمان بالمعاد

( ٧ ) قول (أدخله الله الجنة على ما كان من العمل) هذه الجلة جواب الشرط في قوله و من شهد أن لا إله إلا الله ، الخ. وفي رواية أدخله الله من أى أبواب الجنة الثمانية شاه . قال الحافظ بن حجر معنى قوله على ما كان من العمل من صلاح أو فساد لان أهل التوحيد لا بدلهم من دخول الجنة ويحتمل أن يكون معنى قوله على ما كان من العمل أن يدخل الجنة أهل الجنة على حسب أعمالهم في الدرجات

قال المصنف تأمل الحنس اللواتى فى حديث عبادة وإذا جمعت بينه وبين حديث عتبان تبين لك معنى قول لا إله إلا الله وتبين لك خطأ المفرورين وتأمل الجمع بين كون عيسى ومحمد عبدى الله ورسوليه ومعرفة اختصاص عيسى بكونه كلة الله ومعرفة كونه روحا منه ومعرفة فضل الإيمان بالجنة والنار ومعرفة قوله على ماكان من الممل

(٣) قوله (أخرجاه)، أي البخاري ومسلم

## ولهما فى حديث عِتْبان (۱) « فانَّ اللهَ حَرَّم على النار من قال لا إلهُ إلا اللهُ يبتغي بذلك وجه الله » (۲)

(۱) قوله (ولهما) أى البخارى ومسلم (فى حديث عتبان) ـ بكسر العين بعدها مثناة فوقية ثم موحدة ـ ان مالك بن عمرو بن العجلان الانصارى من بنى سالم بن عوف ، صحابى مشهور مات فى خلافة معاوية رضى الله عنه

(٢) قوله (فإن الله حرم على النار من قال لا إله إلا الله يبتنى بذلك وجه الله ) وهذا طرف من حديث طويل أخرجه البخارى ومسلم ورواه أيضا أحمد والنسائى وابن ماجه والبيهتي في « الاسماء والصفات ، اختصره المصنف وذكر منه ما يناسب الترجمة

وفيه التنبيه للشرط الذى فى حديث عتبان ومعرفة ذكر الوجه، قاله المصنف رحمه الله

واعلم أنه قد وردت أحاديث ظاهرها أن من أتى بالشهادتين حرمه الله على النار كحديث عتبان هذا وحديث أنس قال كان الذي تراقي ومعاذ رديفه على الرحل فقال يامعاذ، قال لبيك وسعديك، قال يامعاذ قال لبيك وسعديك، قال يامعاذ قال لبيك وسعديك ثلاثا، قال ما من عبد يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله صدقاً من قلبه إلا حرمه الله على النار، الحديث أخرجاه ولمسلم عن عبادة مرفوعا من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله حرمه الله على النار

ووردت أحاديث فيها أن من أتى بالشهادتين دخل الجنة وليس فيها أنه يحرم على النار منها حديث عبادة الذى تقدم قبل هذا وحديث أبي هريرة أنهم كانوا مع النبي بيلية في غزوة تبوك، وفيه فقال رسول الله يهلية وأشهد أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله لايلتي الله عبد بهما غير شاك فيها فيحجب عن الجنة، الحديث رواه مسلم . وحديث أبي ذر في الصحيحين مرفوعا . ما من عبد قال لا إله إلا الله ثم مات على ذلك إلا دخل الجنة ، الحديث

وأحسن ما قيل فى ذلك ما قاله شيخ الإسلام وغيره أن هذه الاحاديث إنما هى فن قالها ومات عليها كما جاءت مقيدة بقوله، وقالها خالصا من قلبه مستيقنا بها قلبه غير شاك فيها بصدق ويقين فإن حقيقة التوحيد انجذاب الروح إلى الله =

= تعالى جملة فن شهد أن لا إله إلا الله خالصا من قلبه دخل الجنة لأن الإخلاص هو انجذاب القلب إلى الله تعالى بأن يتوب من الدنوب توبة نصوحا فاذا مات على تلك الحال قال ذلك فإنه قد تواترت الاحاديث بأنه يخرج من النار من قال لا إله إلا الله وكان فى قلبه من الخير ما يزن شعيرة وما يزن خردلة وما يزن ذرة وتواترت بأن كثيرا بمن يقول لا إله إلا الله يدخل النار ثم يخرج منها وتواترت بأن الله حرم على النار من قال لا إله إلا الله ومن شهد ويسجدون لله ، وتواترت بأن الله حرم على النار من قال لا إله إلا الله ومن شهد أن لا إله إلا الله وأن محداً رسول الله لسكن جاءت مقيدة بالفيود الثقال وأكثر من يقولها إنما يقولها تقليدا أو عادة ولم من يقولها لا يعرف الإيمان بشاشة قلبه وغالب من يفتن عند الموت وفى القبور أمثال هؤلاء كافى الحديث سمعت الناس يقولون بشاء فقلته وغالب أعمال هؤلاء إنما وجدنا إنما على أمة وإنا على آثارهم مقتدون ك

وحينئذ فلا منافاة بين الآحاديث لانه إذا قالها بإخلاص ويقين تام لم يكن فى هذه الحال مصراً على ذنب أصلا فان كمال إخلاصه ويقينه يوجب أن يكون الله أحب اليه من كل شيء ، فاذا لا يبتى فى قلبه إرادة لما حرم الله ولاكراهة اما أمر الله وهذا هو الذي يحرم على النار . وإن كانت له ذنبوب قبل ذلك فان هذا الإيمان الله وهذا هو الذي يحرم على النار . وإن كانت له ذنبا الاعمى كما يمحو الليل النهار والإخلاص والتوبة والحبة واليقين لا يترك له ذنبا الاعمى كما يمحو الليل النهار فاذا قالها على وجه الحك المانع من الشرك فاذا قالها على وجه خلص به من الشرك ذنب أصلا فيغفر له ويحرم على النار وإن قالها على وجه خلص به من الشرك الاكبر دون الاصغر ولم يأت بعدها بما يناقض ذلك فهذه الحسنة لا يقاومها شيء من السيآت فيرجح بها ميزان حسناته كانى حديث البطاقة فيحرم على النار أيضا لكن تنقص درجته فى الجنة بقدر ذنوبه وهذا بخلاف من رجحت سيآته بحسناته ومات مصراً على ذلك فانه يستوجب النار . وإن قال لا إله إلا الله وخلص بها من الشرك الاكبر لسكنه لم يمت على ذلك بل أتى بعد ذلك بسيآت رجحت على حسنة توحيده فاوهنت ذلك التوحيد والإخلاص فاضعفته ، وقويت نار الذنوب حتى أحسنة توحيده فاوهنت ذلك التوحيد والإخلاص فاضعفته ، وقويت نار الذنوب حتى أحرقت ذلك بخلاف المخلص المستيقن فان حسناته لاتكون إلاراجة على سيآته يستوحيده ذلك بخلاف المخلص المستيقين فان حسناته لاتكون إلاراججة على سيآته يستوحيد ذلك بخلاف المخلوف المخلوف المناته المناته

عن أبى سعيد ('' الخُدرى' رضى الله عنه عن رسول الله وَ قَالَ اللهُ عَلَيْ قَالَ : قَلْ ﴿ قَالَ مُوسَىٰ اللهِ عَلَمُ عَلَى اللهِ عَلَمُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ عَ

= ولا يمكون مصراً على سيآته فان مات على تلك دخل الجنة . فمن قال لا إله إلا الله ولا يقم بموجبها بل اكتسب مع ذلك ذنوبا وسيآت وكان صادقا فى قرلها موقنا بها لمكن ذنوبه أضعفت صدقه ويقينه وانضاف إلى ذلك الشرك الاصغر العملى وجحت هذه الاشياء على هذه الحسنة وبات مصراً على الذنوب

والذين يدخلون النار بمن يقولها فاتهم أحد هذين الشرطين، أما إنهم لم يقولوها بالصدق واليقين التامين المنافيين للسيّات أو لرجحان السيّات أو قالوها و اكتسبو ا بعدذلك سيآت رجحت على حسناتهم

(۱) قوله (وعن أبي سعيد) سعد بن مالك بن سنان الانصارى الخزرجى عابى جليل وأبوه كذلك ، استصغر بأحد وشهد ما بعدها ، مات بالمدينة سنة الاث أو أربع أو خمس وستين وقيل سنة أربع وسبعين رضى الله عنه (عن رسول الله بيالي قال قال موسى : يارب علمنى شيئا أذكرك ) أى أانى عليك وأحدك به (وأدعوك) أى أتوسل (به) إليك إذا دعو تك (قال قل يا موسى لا له إلا الله ) فدل على أن هذه الكلمة العظيمة مشتملة على الذكر والدعاء وأن الذاكر يقولها كلها ولا يقتصر على ما تضمنته من الإثبات دون النق ، ولا على لفظ الجلالة كا يفعله جهال المتصوفة ، ولا على الضمير كا يفعله غلاتهم فى قولهم «هو الجلالة كا يفعله جهال المتصوفة ، ولا على الضمير كا يفعله غلاتهم فى قولهم «هو عليه من النق والإثبات عليه من النق والإثبات علا توحيداً وكذلك من متكلم واحد فلو قال بعضهم «لا إله ، وقال الآخر ، إلا الله ، لم يكن ذلك من متكلم واحد فلو قال بعضهم «لا إله ، وقال الآخر ، إلا الله ، لم يكن ذلك ذكراً ولا توحيداً

( ٢ ) قوله ( قال كل عبادك يقولون هذا) بالجمع مراعاة لمعنى • كل • والذى في الاصول يقول بالإفراد مراعاة الفظها دون معناها ، لـكن قد روى الإمام أحمد =

يا مُوسى لو أنَّ السمُواتِ السبَع وعامرَ هنَّ . غيرى . والأرَضين السبع في كِفَة ، ولا إله إلا اللهُ في رَكفَة ، مالت بَنِّن لا إله إلا الله (١٠) »

= عن عبد الله بن عمرو هذا الحديث بهذا اللفظ الذى ذكره المصنف أطول منه قاله فى الشرح وفى رواية النسائى والحاكم : إنما أريد شيئًا تخصنى به

(٣) قوله ( قال يا موسى لو أن السموات السبع وعامرهن) بالنصب عطفا على السموات أى من فيهن من العار يعني السكان (غيرى) أى غير الله تبارك وتعالى (والارضين السبع) ومن فيهن من السكان وضعوا في كفة بكسر السكاف وتشديد الفاء يعني من كفتي الميزان ( ولا إله إلا الله في السكفة الآخرى مالت بهن لا إله إلا الله ) أي رجحت عليهن ، لما اشتملت عليه من التوحيد الذي هو أفضل الأعمال وأساس الملة ورأس الامروهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة وروى الإمام أحمد عن عبد الله بن عمرو عن النبي يَرْكُ أن نوحاً عليه السلام قال لابنه عند موته : آمرك بلا إله إلا الله فإن السموات السبع والأرضين السبع لو وضعت فى كفة ولا إله إلا الله فى كفة رجحت بهن لا إله إلا الله ، ولو أن السموات السبع والارضين السبع كن حلقة مبهمة فضمتهن لا إله إلا الله . فمن قالها بإخلاص ويقين وعمل بمفتضاها واستقام على ذلك فهو من الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون. ودل الحديث على أن لا إله إلا الله أفضل الذكر كحديث عبدالله بن عمر مرفوعاً « خير الدعاء دعاء يوم عرفة ، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي لا إله إلا الله وحده لاشريك له ، له الملك وله الحمد وهو على كل شي° قدير ، رواه أحمد والبَّرمذيُّ وعنه أيضا « يصاح برجل من أمتى على رؤوس الخلائق يوم القيامة فينشر له تسعة وتسعون سجلا كل سجل منها مد البصر، ثم يقال له أتشكر من هذا شيئًا ؟ أظلمك كنبتي الحافظون ؟ فيقول : لا يارب ، فيقال أفلك عذر أو حسنة فيهاب الرجل فيقول: لا ، فيقال بلى إن ذلك عندنا حسنة ، وإنه لا ظلم عليك اليوم فيخرج له بطاقة فيها : أشهد أن لا إله إلا الله ، وأن محداً عبده ورسوله . فيقول : يارب ما هذه البطاقة مع هذه السجلات ؟ فيقال : إنك لا تظلم ، فتوضع السجلات في كيفة والبطاقة في كيفة فطاشت السجلات وممثلت البطاقة ، رواه الترمذي وحسنه والنسائي وابن حبان والحاكم وقال صحيح على شرظ مسلم وقال الذهبي في تلخيصه صحيح

# رواه ابن حِبَّان والحاكم وصححه (۱) وللترمذي (۲) وحسَّنه (۱) عن أنَس (۱) بسمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول «قال اللهُ تعالى: يا ابنَ

قال ابن القيم رحمه الله فالاعمال لا تتفاضل بصورها وعددها وإنما تتفاضل بتفاضل ما فى الفلوب فنسكون صورة العملين واحدة وبينها من التفاضل كما بين السماء والارض، ومعلوم أن كل واحد له هذه البطاقة وكثير منهم يدخل النار بذنوبه

وفيه كون الانبياء يحتاجون إلى التنبيه على فضل لا إله إلا الله ، والتنبيه لرجحاتها بجميع المخلوقات مع أن كثيرا بمن يقولها يخف ميزانه والنص على أن الارضين سبع كالسموات وأن لهن عمارا وفيه إثبات الصفات خلافاً للمطلة ومعرفة أن الميزان له كه نان ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

- (١) قوله (رراه ابن حبان) وهو محمد بن حبان بكسر المهملة وتشديد الموحدة أبو حاتم التميمى البستى الحافظ صاحب التصانيف: كالصحيح والتاريخ والضعفاء والثقات، قال الحاكم كان من أوعية العلم مات سنة أربع وخسين وثلاثمائة بمدينة بست بضم الموحدة وسكون المهملة. (والحاكم) هو محمد بن عبد الله النيسابورى أبو عبد الله الحافظ ويعرف بابن البيسع ولد سنة إحدى وعشرين وثلاثمائة وصنف: المستدرك وتاريخ نيسابور وغيرهما ومات سنة خمس وأربعائة رحمها الله تعالى
- (۲) قوله (وللترمذى) وهو محمد بن عيسى بن سورة بفتح السين السلمى أبو عيسى صاحب الجامع وأحد الأئمة الحفاظ ،كان ضرير البصر روى عن قتيبة وهناد والبخارى وخلق ، مات سنة تسع وسبعين وماثنين
- (٣) قوله (وحسنه) أى قال إنه حسن والحسن عند الترمذى ما تعددت طرقه وليس فيا متهم ولا خالفه أحد من الثقات قاله شيخ الإسلام رحمه الله (٤) قوله (عن أنس بن مالك) بن النضر الانصارى الخزرجى خادم رسول الله عليه خدمه عشر سنين ودعا له النبي عليه فقال واللهم أكثر ماله وولده وأدخله الجنة ، مات سنة اثنتين وقيل ثلاث وتسمين وقد جاوز المائة رضى الله عنه ولم يمت حتى رأى من ولده وولد ولده زيادة عن المائة

آدم ، لو أتيتنى بةُراب الأرض خَطايا ، ثم لقِيقَنى ، لا تُشركُ بِي شيئاً لاتيتُكَ بةُرابِها مَغفرة (`` »

(۱) قول (قال سمعت رسول الله بالله يقول: قال الله تعالى و يابن آدم إنك لو أتيقى بقراب الارض خطايا هم لقيتنى لا تشرك بي شيئا لاتيتك بقرابها مغفرة ،) وهذا الذي ذكره المصنف قطعة من حديث رواه البرمذي عن أنس قال: سمعت رسول الله يقول: وقال الله تعالى: يا ابن آدم إنك ما دعو تنى ورجو تنى غفرت لك على ما كان منك ولا أبالى ، يا ابن آدم لو بلغت ذنو بك عنان السهاء شم استغفر تنى غفرت لك ، يا ابن آدم لو أتيتنى بقراب الارض خطايا شم لقيتنى لا تشرك بي شيئا لاتيتك بقرابها مغفرة ، وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة وقراب الارض بطايا مناوب ملاها وقراب الارض بالارض بالقاف وقيل بكسرها والضم أشهر ملؤها أو ما يقارب ملاها

وقوله ( ثم لقيتنى لا تشرك بى شيئا ) شرط ثقيل فى الوعد بحصول المغفرة وهو السلامة من الشرك كشيره وقليله صغيره وكبيره ، ولا يسلم من ذلك إلا من سلمه الله تعالى .

قال شيخ الإسلام: الشرك نوعان: أكبر وأصغر، فن خلص منها وجبت له الجنة، ومن مات على الأكبر وجبت له النار، ومن خلص من الأكبر وحصل له بعض الاصغر مع حسنات راجعة على ذنو به دخل الجنة، فإن تلك الحسنات توحيد كثير مع يسير من الشرك الاصغر، ومن خلص من الأكبر ولسكن كثر الاصغر حتى وجعت به سيآته دخل النار، فالشرك يؤاخذ به العبد إذا كان أكبر أو كان كثيرا أصغر والاصغر القليل في جانب الإخلاص الدكثير لا يؤاخذ به انتهى. فاذا عرفت حديث أنس عرفت أن قوله في حديث عتبان و فان الله حرم على النار من قالا لا إله إلا الله يبتغى بذلك وجه الله، أن ترك الشرك ليس قولها باللسان قاله المصنف رحمه الله وفيه سعة كرم الله وجوده حيث لو أتاه العبد بمل الأرض خطايا وقد مات على التوحيد أنه يقابله بالمغفرة لذنو به

وفيه الرد على الخوارج الذين يسكفرون المسلم بالذنوب، وعلى المعتزلة الذين يتقولون بالمنزلة بين المنزلتين ، وهي أنه ليس بمؤمن ولا كافر ويخلد في النار في الفونهم في الاسم

#### ۳ - باسب

### مَن حةً في التوحيدُ دخلُ الجنةُ بغير حساب

والصواب ما عليه أهل السنة أن لا يسلب عنه اسم الإيمان على الإطلاق ولا يمطاء على الإطلاق بل يقال هو مؤمن ناقص الإيمان أو مؤمن عاص أو مؤمن بإيمانه ، فأسق بـكبيرته ، وعلى هذا يدل الـكتاب والسنة وإجماع سلف الامة

(١) قوله ( باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب) أى ولا عذاب لأن المذاب نتيجة الحساب فاذا لم يحاسب لا يمذب

وتحقيق التوحيد تخليصه وتصفيته من شوائب الشرك والبدع والمعاصى فلا يعمل شركا يحبطه ، ولا بدعة تقدح فيه ، ولا معصية تنقصه . وتحقيق النوحيد عزيز في الامة لا يوجد إلا في أهل الإيمان الحالص الذين أخلصهمالله واصطفاهم من خلقه .

وما أحسن ما قال العلامة ابن القيم رحمه الله :

وحقيقة الإخلاص توحيد المرا د فلا يزاحه مراد ثاني لكن مراد العبد يبتى واحدا إن كان ربك واحداً سيحانه فاخصمه بالتوحيد مع إحسان أو كان ربك واحداً أنشاك لم يشركه إذا أنشاك رب ثاني فكذاك أيضا وحدم فاعبده لا تعبد سواه يا أخا العرفان والصدق توحيدالإرادة وهربذل الجهد لاكسلا ولا متوانى والسنة المثلى لسالكها فنو حيد الطريق الاعظم السلطاني فلو أحدكن واحداً في واحد أعنى سبيل الحق والإيمان هذى الاث مسعدات الذى قد نالها والفضل المنان

ما فيه تفريق لدى الإنسان

ومعنى قوله فلو أحد أراد توحيد المراد بالإخلاص ، كن واحداً والمراد توحيد الإرادة بالصدق، في واحد وهو توحيد الطريق باتباع الحق\_ وقوله هذى ، ثلاث مسعدات يعنى أن هذه الثلاث هي أسباب السعادة لمن نالها ، والفضل للمنان جل وعلا الذي يمن بها على من يشاء من عباده

## وقول الله تعالى ﴿ إِنَّ ابراهيمَ كَانَ أَمَّةً قَانِتاً للهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ منَ الْمُشْرِكِين<sup>(۱)</sup> ﴾

قال شيخ الإسلام: دين الإسلام مبنى على أصلين وهما: تحقيق شهادة أن لا إله إلا الله وأن محداً رسول الله، أن لا تجعل مع الله إلها آخر فلا تحب مخلوقا كما تحب الله ولا ترجوه كما ترجو الله ولا تخشاه كما تخشى الله، فن سوسى بين المخلوق والحالق فى شىء من ذلك فقد عدل بالله، وهو من الذين هم بربهم يعدلون

والاصل الثانى أن يعبده بما شرع على السنة رسله لا تُعبده إلا بواجب أو مستحب، والمباح إذا قصد به الطاعة دخل في ذلك

(۱) قوله و وقول الله تعالى ﴿ إِن ابراهيم كان أمة فانتاً لله حنيفاً ولم يك من المشركين ﴾ ، أثنى تعالى على خليله ابراهيم عليه السلام بهذه الصفات التي هي الغاية في تحقيق التوحيد ، الأولى أنه كان وأمة ، أى قدرة وإماما يقتدى به ومعلماً للخير ، روى معناه عن أبن مسعود ، وقال مجاهد كان ابراهيم أمة أى مؤمنا وحده والناس كلهم كفار إذذاك . الثانية أنه كان وقانتا لله ، أى عاشماً مطيعاً لربه دائما على طاعته وعبادته ، قال شيخ الإسلام القنوت في اللغة دوام الطاعة والمصلى إذا أطال قيامه وركوعه وسجوده فهو قانت ، قال تعالى ﴿ أَمِن هُو قانت آناء الليل ساجدا وقائما يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه ﴾ النالئة كونه حنيفاً أى مائلا منحرفا عن الشرك قصدا إلى التوحيد

قال ابن القيم رحمه الله : الحنيف المقبل على الله المعرض عما سواه . قال تعالى عن خليله ابراهيم ﴿ إِنَّ وَجَهَتَ وَجَهَى لَلَّذَى فَطَرَ السَّمُواتُ وَالْآرَضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾

وقال المصنف على قوله (إن ابراهيم كان أمة) لئلا يستوحش سالك الطريق من قلة السالكين ( قانتاً لله ) لا للملوك ولاللتجار المترفين ( حنيفاً ) لا يميل يمينا ولا شمالا كفعل العلماء المفتونين ( ولم يك من المشركين ) خلافا لمن كثر سوادهم وزعم أنه من المسلمين ، انتهى

## وقال ﴿ والذين ثُم بربيِّم لا يشركون ﴾ ``

عن حُصين بن عبد الرحن " قال: كنت عند سعيدبن جُبير

قال فى قرة العيون: فقد فارق المشركين بالقلب واللسان والاركان وأنكر ما كانوا عليه من الشرك بالله فى عبادته وكسر الاصنام وصبر على ما أصابه فى ذات الله وهذا هو تحقيق التوحيد النهى

قال فى الشرح ومناسبة الآية للترجمة أن الله تعالى وصف ابراهيم عليه السلام بهذه الصفات الجليلة ترغيباً فى اتباعه فى التوحيد وتحقيق العبودية باتباع الاوامر واجتناب النواهى

(۱) و قول تمالى (والذين هم بربهم لا يشركون) هذا من جملة صفات المؤونين المذكورين في قوله (إن الذين هم من خشية ربهم مشفقون أى مع إحسانهم وعملهم مصالح مشفقون من الله وجلون خائفون من مكره بهم كما قال الحسن البصرى: المؤمن من جمع إحسانا وشفقا ، والمنافق من جمع إساءة وأمنا ، ثم قال (والذين هم بآيات ربهم يؤمنون) أى يؤمنون بآيات الله السكونية والشرعية . قال شيخ الإسلام: فالآيات السكونية هي التي استعاذ بها الذي يؤلل في والشرعية في التي استعاذ بها الذي يؤلل في داخل تحت هذه المكان الله التامات التي لا يجاوزهن برا ولا فاجر ، والسكون كله داخل تحت هذه المكان . والدكان الشرعية هي القرآن وشرع الله الذي بعث به رسوله وهي أمره ونهيه ، ثم قال (والذين هم بربهم لا يشركون) أى لا يعبدون مع الله غيره فأنني عليهم بتلك الصفات التي أعظمها سلامتهم من الشرك أكبره مع الله غيره فأنني عليهم بتلك الصفات التي أعظمها سلامتهم من الشرك أكبره وأصغره ، قاله المصنف رحمه الله تعالى وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة

( ۲ ) قوله (عن حصين بن عبد الرحن ) السلمى أبو الهزيل السكوفى ثقة من تا يعبى النا بدين مات سنة ست و ثلاثين و مائة و له ثلاث و تسعو ن سنة

(٣) قال (كنت عند سعيد بن جبير) الوالي الإمام الفقيه من جلة أصحاب ابن عباس كوفى مولى لبتى أسد قتل بين يدى الحجاج سنة خمس وتسعين ولم يكمل الحنسين فما أمهله الله بعده (فقال) أى سعيد بن جبير (أيـكم رأى الـكوكب) أى الشهاب (الذى انتض البارحة) أى رمى به ، والبارحة يقال الليلة الماضية إذا \_\_\_

فقال: أيْكُم رأى الـكوكب الذى القضّ البارحة؟ فقلت : آنا. قلت : أما إنى لم أكن في صلاة و لـكـتى لُدِغت ' . قال: فاصنعت؟ قلت: ارتقيت قال: فما حملك على ذلك ؟ قلت: حديث حدَّثناهُ الشَّعبي، قال: وما حدَّثكم ؟ قلت : حدثنا عن بُريدة بن الخصيب (نَ أَنه قال لَا لَا رُقية إلاّ من عين أو حَمة ن قال قد أحسن مَن النهى أنه قال: ولـكن حدثنا أبن عباس عن النبي عَلَيْهِ أنه قال:

— زالت الشمس، مشتقة من برح إذا زال، وأما قبل الزوال فيقال الليلة ( فقلت أنا ) . أى أنا رأيته ( ثم قلت أما إنى لم أكن في صلاة ) قال ذلك لئلا يظن أنه قائم يصلى في ذلك الوقت فما أشد حذر السلف من الشرك . وفيه بعد السلف عن مدح الإفسان بما ليس فيه ، قاله المصنف رحمه الله

- ( ۱ ) فقل ( ولسكنى لدغت ) أى لدغته عقرب أو نحوها ( قال فما صنعت قلت ارتقیت ) لفظ مسلم استرقیت أى طلبت من یرقینی ( قال فما حملك علی ذلك ) فیه طلب الحجة علی صحة المذهب وأن من فعل شیئاً سئل عن مستنده فی فعله و من لم یكن معه حجة فرعیة فلا عذر له فیما فعله ( قلت حدیث حدثناه الشعبی ) وهو عام بن شراحیل الهمدانی بسكون المیم (لحیری ولد فی خلافة عمر وهو من ثمات النابدین وحفظهم و فقها مهم مات سنة ثلاث و مائة
- (۲) قوله (وما حدث م قلت حدثنا عن بريدة) بضم أوله وفتح ثانيه تصغير بردة (بن الحصيب) بضم الحاء وفتح الصاد المهملتين بن الحارث الاسلمي صحابي شهير مات سنة ثلاث وستين ، قاله ابن سعد (أنه قال لا رقية إلا من عين أو حمة ) هكذا روى موفوفا وقد رواه أحمد وابن ماجة عنه مرفوعا ورواه أحمد وأبو داود والترمذي عن عمران بن حصين به موقوفا . قال الهيشمي رجال أحمد ثقات والعين هي إصابة العائن غيره بعينه ، والحدة بضم المهملة وتخفيف الميم سم العقرب وشبهها ، ومعني الحديث لا رقية أشني وأولى من رقية العين والحة ، قال الحقابي : وفيه الرخصة في الرقية من العين والحة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى الحلالي : وفيه الرخصة في الرقية من العين والحة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى المنطابي : وفيه الرخصة في الرقية من العين والحة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى الحفالي : وفيه الرخصة في الرقية من العين والحة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى المنه ي

«عُرِضت على الآم ، فرأيت النبي بومعه الرهط ('') ، والنبي ومعه الرجل والرجلان ، والنبي وليس معه أحد ('') ، إذ رُفع لى سُواد عظيم ('') فظننت أنهم أُمِّني ، فقبل لى : هذا ، وسى وقوه هُ ('') ، فنظرت فاذا سَواد عظيم ، فقبل لى : هذه أُمَّتُك ومعهم مبعون الفآ يَد خلون َ

من العلم وعمل به فقد أحسن ، بخلاف من يعمل بجهل أو لا يعمل بما علم فإن مسى. آثم وفيه عمق علم السلف لة وله : قد أحسن من انتهى إلى ما سمع ( و أحكن حدثنا ابن عباس فعلم أن الحديث الأول لا يخالف الثانى قاله المصنف رحمه الله .

وفيه فضيلة علم السلف وحسن أدبهم فى تبليغ العلم وإرشاد من أخذ بشى من العلم إلى الافضل و ابن عباس هو عبد الله بن عباس بن عبد المطالب الهاشمى أبن عم الذي يَرَائِقُ فقال و اللهم فقه في الدين وعلمه الناويل ، فكان آية فى ذلك ، مات بالطائف سنة ثمان وستين . (عن الذي يَرَائِقُ قال : عرضت على الامم) فى رواية الترمذى والنسائى من رواية عبش بن القاسم عن حصين بن عبد الرحن أن ذلك كان ليلة الإسراء ولفظه : لما أسرى بالذي يَرَائِقُ جعل يمر بالنبى ومعه الرهط .

- (١) قوله ( فرأيت النبي و مه الرهط ) قال النووي الرهط الجماعة دون العشرة
- ( ٧ ) قول ( والنبي ومعه الرجل والرجلان، والنبي وليس معه أحد ) فيه الرد على من احتج بالكثرة ، وفيه عرض الآمم عليه ـ عليه السلام ـ وأن كل أمة تحشر وحدها مع نبها وقلة من استجاب للانبياء وأن من لم يجبه أحد يأتى وحده وثمرة هذا العلم وهو عدم الاغترار بالمكثرة وعدم الزهد في القلة قاله المصنف رحمه الله تمالي
- (٣) قوله (إذ رفع لى سواد عظيم ) والمراد الأشخاص التي ترى في الآفق لا يدرك منها إلاالصورة
- (٤) قولِه ( فظننت أنهم أمتى ، فقيل لى هذا ،وسى وقومه ) . وفيه فضيلة أصحاب موسى عليه السلام ، قاله المصنف رحمه الله

الجنة بغير حِساب ولاعذاب " ، ثم نهض فدخلَ منزلَه ، فخاض الناس في أولئك " ، فقال بعضهم : فعلهُم الذين صحبوا رسول الله ويُلِيِّينَ ، وقال بعضهم : فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام فلم يُشركوا بالله شيئاً ، وذكروا أشياء ، فخرج عليهم رسول الله ويُلِيِّنَ فأخبروه ،

(۱) قول (فنظرت فإذا سواء عظيم) وفي رواية وقد سد الآفق وفقيل لى هذه أمتك ومعهم الى من جملتهم اسبعون ألفاً يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب ) لتحقيقهم التوحيد وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة ، وفي حديث أبي هريرة في الصحيحين وصفه السبعين ألفاً بأنهم تضيء وجوههم إضاءة القمر ليلة البدر ، وفيهما عنه مرفوعاً وأول زمرة تدخل الجنسة على صورة القمر والذين على آثارهم كاحسن كوكب درى في السهاء إضاءة ، وفي رواية أحد والبهقي في البعث و غاستزدت وبي فرادني مع كل ألف سبعون ألفاً ، قال الحافظ ابن حجر وعنده جيد

وفيـه فضيلة هذه الآمة بالكية والكيفية قال المصنف رحمـه الله تعالى : فالسكية العدد والسكيفية فضيلتهم هم

قوله ( ثم نهض ) أى قام النبي برالي ( فدخل منزله )

(٢) قوله (فخاض الناس في أولئك) بالخاء والضاد المعجمتين أى في الأعمال التي اقتضت دخولهم الجنة بلا حساب ولا عذاب (فقال بمضهم فلعلهم الذين صحبوا رسول الله يتخلج ) لمزية الصحبة وفضلها (وقال بمضهم فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام فلم يشركوا بالله شيئاً وذكروا أشياء)

وفيه عمق علم الصحابة بمعرفتهم أنهم لم ينالوا ذلك إلا بعمل وحرصهم على الحير قاله المصنف رحمه الله تعالى

وفيه إباحة المناظرة في العلم والمباحثة في قصوص الشرع عل جهة الاستفادة ــــ

قوله ( ثم نظرت ) وفي صحيح مسلم. و ولكن انظر إلى الآفق ، ولم يذكره المصنف فلعله سقط من الآصل ألذى نقل الحديث منه والله أعلم .

## فقال « هُم الدين لا يَسْتَرْقُون ( ) ولا يَكْنَوُون ( ) ولا يَتَعَلَيْرون ( " ) ،

= وإظهار الحق قاله النووى وفيه جواز الاجتهاد فيها لم يعلم فيه دليل لانهم قالوا ما قالوا اجتهاداً منهم ولم ينكر على ذلك عليهم لكن المجتهد لا يجوز له أن يجزم بصواب قوله بل يقول لعل الحركم كذا وكذا كقول الصحابة قاله في قرة العيون

(١) قوله (غرج عليهم رسول الله براني فاخبروه، فقال : هم الذين لا يسترقون ) هكذا أثبت في الصحيحين ، وكذا هو في حديث ابن مسعود ، وفي مسند أحد ، وفي رواية مسلم : , ولا يرقون ، قال شيخ الإسلام : هذه الزيادة وهم من الراوى، لم يقل النبي براني لا يرقون لان الراقي محسن إلى أخيه وقد رقى النبي براني أصحابه ورقاه جبريل ، والفرق بين الراقي والمسترقي أن المسترقي سائل مستعطف ملتفت إلى غير الله بقلبه ، والرقي مجسن وإنما المراد وصف السبعين الالف بتمام النوكل فلا يسألون غيرهم أن يرقيهم ولا يكويهم استسلاماً للقضاء وتلاذاً بالبلاء

(۲) فيله (ولا يسكتوون) أعم من أن يسألوا ذلك ، ويفعل ذلك باختيارهم قاله في فتح المجيد وأما الكي في نفسه فجائز لما في الصحيح عن جابر بن عبد الله أن النبي بالله بمث إلى أب بن كعب طبيبا فقطع له عرقا وكواه ، وفي صحيح البخارى عن ألمس رضى الله عنه أنه كوى من فات الجنب ، والنبي بالله حى ، وروى الرّمذى وغيره عن ألس أن النبي بالله كوى أسعد بن زرارة من الشوكة ، وفي صحيح البخارى عن ابن عباس مرفوط و الشفاء في ثلاث : شربة عسل ، وشرطة عجم ، وكية نار ، وأنا أنهى عن الكي ، وفي لفظ و ما أحب أن أكتوى ، قال ابن القيم رحمه الله تعالى: تضمنت أحاديث الكي أربعة أنواع : أحدها فعله ، الثانى عدم محبته له بدل على الناء على من تركه ، الرابع النهى عنه ، وأما الثناء على من تركه فيدل على أن تركه أفضل ، وأما النبي عنه فعلى سبيل الاختيار والدكر اهة انتهى

(٣) قوله (ولا يتطيرون) أى لا يتشاءمون بالطيور ونحوها وسيأتى الـكلام على الطيرة في بابها إن شاء الله تعالى

(١) قوله ( وعلى ربهم يتوكلون )أى يعتمدون في أمورهم . وفيه معرفة مرا تب النَّاسَ في التو حيد وما معنى تحقيقه وأن ترك الرقية والسكي من تحقيق النو حيد وأن الجامع لنلك الخصال هو التوكل. قاله المصنف رحمة الله تعالى . ولا يدل الحديث على ترك مباشرة الاسباب فإن مباشرة الاسباب في الجلة أم فطرى ضرورى لا أنفكاك لاحد عنه ، بل نفس التوكل مباشرة لاعظم الاسباب فإنه سبب لوقاية الله وكفايته كما قال تعالى : ﴿ وَمَنْ يُتُوكُلُّ عَلَى اللَّهِ فَمُو حَسَّبُهُ ﴾ أي كافيه، وإنما يدل على أنهم يتركون الأسبابُ المكروهة عنع حاجتهم إليها توكل على الله ، وأما مباشرة الاسباب والنداوي على وجه لا كراهة فيه فغير قادح في النوكل لما في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً , ما أنزل الله من دا- إلا أَنْوَلَ لَهُ شَفًّاء عَلَمُهُ مِنْ عَلَمُهُ وَجَمِلُهُ مِنْ جَمِلُهُ ۚ وَعَنْ أَسَامَةً بِنَ شَرِيكَ قَال : كُنت عند النبي مَرَائِنَهُ وجاءت الاعراب فقالوا : يا رسول الله أنتداوى ؟ قال : ﴿ نَعْمُ يا عباد الله ، تداووا فإن الله عز وجل لم يضع دا. إلا وضع له شفاء غير دا. واحد، قالوا: وما هو ؟ قال : والهرم ، ووآه أحمد . قال أن القيم رحمه الله تعالى: وقد تضمنت هذه الاحاديث إثبات الاسباب والمسببات وإبطَّال قول من أنكرها والآمر بالتداوى وأنه لاينانى التوكل كما لا ينانى دفع ألم الجوع والعطش والحر والبرد بأضدادها ، بل لا تتم حقيقة النوكل إلا بمباشرة الأسباب التي لصبها الله مقتضية لمسبباتها قدراً وشرعاً وأن تعطيلها يقدح في نفس التوكل كما يقدح في الامر والحكمة ويضعفه في حيث يظن معطلها أن تركما أفوى في النوكل فإن تركما عجر ينافي النوكل الذي هو اعتماد القلب على الله في حصول ما ينفع العبد في دينه ودنياه ودفع ما يضره في دينه ودنياه ، ولا بد مع هذا الاعتماد من مباشرة الاسباب وإلاكان معطلا للحكمة والشرع فلا يجعل اأمبد عجزه توكلا ولا توكله عجراً ، وقد اختلف العداء في التداوي هُل هو مباح وتركه أفضل ، أو مستحب ، أو واجب ، فالمشهور عن أحد الاول لهذا الحديث ومافى معناه ، والمشهور عن الشافعي الثاني حتى ذكر النووى في شرح مسلم أنه مذهبهم ومذهب جمهو و السلف وعامة الحلف ، واختاره الوزير أبو المظفر بن هبيرة قال : رمذهب أب حنيفة أنه مؤكد حتى يدائى به الوجوب ، قال ومذهب مالك أنه يستوى فعله وتركه فإنه ـــــ

فقام عُكَاشَةُ '' بن مِحْصَن فقال : ادعُ اللهَ أَن يَجعلَى منهم '' · قال « أنت منهم » . ثم قام رجل آخر فقال: ادعُ الله أن يجعلى منهم ، فقال سبقك بها عُكاشة ''' »

= قال: لا بأس بالتداوى ولا بأس بتركه ، وقال شيخ الإسلام: ليس بواجب عند جماهير العلماء وإنما أوجبه طائفة قليلة من أصحاب الشافعي وأحمد .

(١) قوله ( فقام عكاشة ) بضم العين وتشديد السكاف و يجوز تخفيفها ( ابن محصن ) بكسر الميم وسكون الحاء وفتح الصاد المهملتين، الآسدى من بنى أسد بن خزيمة كان من السابقين إلى الإسلام هاجر وشهد بدرا وقاتل فيها قال ابن القيم انقطع يوم بدر سيف عكاشة بن محصن فأعطاه النبي بالله جذلا من حطب فقال: دو نك هذا ، فلما أخذه عكاشة وهزه عاد فى يده سيفا طويلا شديداً أبيض فلم يزل عنده يقاتل به حق قتل فى الردة أيام أبى بكر. قال ابن إسحق: وبلغنى أن النبي بالله قال دخير فارس فى الحرب عكاشة بن محصن ، استشهد فى قتال الردة مع خالد بن الوليد بيد طليحة الآسدى سنة اثنتى عشرة مم أسلم طليحة بمد ذلك ، جاهد الفرس يوم القادسية مع سعد بن أبى وقاص واستشهد فى وقعة الجسر المشهورة .

(٢) قوله (فقال يارسول الله ادع الله أن يجعلنى منهم) أى من السبعين الآلف. وفيه طلب الدعاء من أهل الصلاح، وأن النبي برات لا يملك لاحد نفعاً ولا ضراً إلا بالدعاء (فقال أنت منهم) وفى رواية البخارى فقال والمهم اجعله منهم، وكذلك فى حديث أبي هريرة عند البخارى مثله، وفى بعض الروايات: أمنهم أنا يا رسول الله قال: ونعم، قال الحافظ ابن حجر ويجمع بين الاحاديث بأنه سأل الدعاء أولا فدعا له، ثم استفهم هل أجيب فأخبره.

وقوله : (أنت منهم) علم من أعلام النبوة . وفيه فضيلة عـكاشة ، قاله المصنف رحمه الله

(٣) قوله (ثم قام رجل آخر فقال : ادع الله أن يجعلنى منهم ؟ فقال : سبقك بها عكاشة ). قال بعضهم أى سبقك إلى إحراز هذه الصفات ، أى التوكل وما ذكر معه ، وقال القرطبي لم يكن عند الثانى من الاحوال ما كان عند عكاشة \_\_\_\_

# إب الخوف من الشرك (۱)

= فلدا لم يحبه إذ لو أجابه لجاز أن يطلب ذلك من كان حاضراً فيتسلسل الأمر فسد الباب بذلك . وفيه استمال المعاريض ، وحسن خلقه مثليّة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى. أورد المصنف هذا الحديث غير معزو، وقد رواه البخارى مختصراً ومطولاً ، ومسلم واللفظ له والترمذي والنسائي

( ١ ) قوله ( باب الحوف من الشرك ) لما كان الشرك أعظم الذنوب عند الله لانه هضم لجنآب الربوبية وتنقص للإلهية وسوء ظن برب العالمين سبحانه ، رتب عليه من عقوبات الدنيا والآخرة ما لم يرتب على ذنب سواه من إباحة دماء أهله وأموالهم وسبى نساتهم وأولادهم وعدم مغفرته من بين الذنوب إلا بالتو بة منه والإقلاع عنه ، فنية المصنف رحمه الله بهذه الترجمة على أنه ينبغى للموحد أن يخاف منه ويحذره ويعرف أسبابه ووسائله وأنواعه لئلا يقع فيه وهو لا يشعر ، وَلَذَا قَالَ حَذَيْفَةً بِنَ الْبَيَانَ : كَانَ النَّاسُ يَسَأَلُونَ رَسُولُ اللَّهِ مِبْرَاتِيْمٍ عَنَ الْحَيْرِ وَكُنْتُ أسأله عن الشر مخافة أن أقع فيه . رواه البخارى لأن من لا يعرف الشر إما أن يقع فيه و إما أن لا ينكره ، ولهذا قال عمر بن الخطاب رضى الله عنه : إنما تنقض عرى الإسلام عروة عروة إذا نشأ في الإسلام من لا يعرف الجاهلية . قال شيخ الإسلام: وهُو كما قال عمر . فإن كال الإسلام الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وتمام ذلك الجماد في سبيل الله . ومن نشأ في المعروف فلم يعرف غيره فقــد لا يبكون عنده من العلم بالمنبكر وضرره ما عند من علمه ، ولا يبكون عنده من الجهاد لاهله ما عند الخبير بهم ، ولهذا كان الصحابة أعظم إيمانا وجهادا بمن بمدهم لكمال معرفتهم بالخير والشر وكمال محبتهم للخير وبغضهم ألشر انتهى ملخصاً . وقال أيضا والمشركون الذين وصفهم الله بألشرك أصلهم صنفان : قوم نوح وقوم إبراهيم ، فقوم نوح أصل شركهم العكوف على قبور الصالحين ثم صوروا تماثيلهم ثم عبدوهم . وقوم إبراهيم كان أصل شركهم عبادة السكواكب والشمس والقمر وكلمن هؤلاء إنما يعبدون الجن وقد يعتقدون أنهم يعبدون الملائكة ، كما قال = وقرلِ الله تعالى ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفَرُ مَا دُونَ ذُلِكُ لَمْنَ يَشَاءً ﴾ ( و الجُنُبِّنِي وَبَنِيَّ أَنْ نُطِكُ لَمْنَ يَشَاءً ﴾ ( و الجُنُبِّنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدَ الْاصنام ﴾ ( " و في الحديث • أخرَفُ ما أخافُ عليكم الشركُ نعبُدَ الاصنام ﴾ ( " و في الحديث • أخرَفُ ما أخافُ عليكم الشركُ

تعالى ﴿ ويوم يحشرهم جميعا ثم يتول لللائمكة أمؤلاء إباكم كانوا يعبدون ؟ قالوا سبحانك أنت ولينا من دونهم بلكانوا يعبدون الجن ﴾ والملائمكة لا تعينهم على الشرك ولا يرضون بذلك ولسكن الشياطين قد تعينهم وتتصور لهم فى صور الآدميين فيرونهم بأعينهم ويقول أحدهم أنا إبراهيم أنا المسيح أنا الحضر. والجن كالإلس منهم الدكافر ومنهم العاسق ومنهم العاصى وفيهم العابد الجاهل انتهى

(١) قوله (وقول الله تعالى ﴿ إن الله لا يغفر أن يشرك به و يغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ ) أخبر تعالى أنه لا يغفر العبد لفيه وهو مشرك به ، وهذا هو الشاهد من الآية المترجمة ويغفر ما دون ذلك أى ما دون الشرك من الذنوب لمن يشاء من عباده . وفى الآية رد على الخوارج المسكفرين بالذنوب وعلى المعتزلة اصحاب المنزلة بين المنزلتين، فإن الله جعل مغفرة ما دون الشرك من الذنوب معلقة بالمشيئة . قال شيخ الإسلام : ولا يجوز أن يحمل هذا على التابب ، فإن النائب لا فرق فى حقه بين الشرك وغيره ، كما قال تعالى ﴿ يا عبادى الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا بمن رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعا ﴾ فهنا عمم وأطلق لان المراد به التائب وهناك خص وعلق لأن المراد من لم يتب . انتهى

(۲) قوله (وقول الخليل عليه السلام (واجنبني وبني أن نعبد الاصنام) والصنم ما كان منحوتا على صورة ، والوثن ما كان موضوعا على غير ذلك ، ذكره الطبرى عن مجاهد وقد يسمى الصنم وثناً لقوله (إنسا تعبدون من دون الله أوثاناً) فالوثن أعم من الصنم والاصنام تسمى أوثاناً كما أن القبور التي تعبد من دون الله تسمى أوثاناً كما أن القبور التي تعبد من دون الله تسمى أوثاناً . قال النبي المنظم واللهم لا تجعل قبرى وثنا ميعبد ، ومعنى قوله (واجنبني وبني أن نعبد الأصنام) أى اجعاني وبني في جانب عن عبادة قوله (واجنبني وبني أن نعبد الأصنام) أى اجعاني وبني في جانب عن عبادة الاصنام ، وباعد بيننا وبينها من فاشتد خوفه على نفسه وعلى بنيه لما رأى كثيراً من الناس قد افتقنوا بها ، ولذا قال (رب إنهن أضلان كثيراً من الناس كوفيه =

الأصغر ، فسُمُّل عنه فقال « الرياء » (') . وعن ابن مسمود رضى الله عنه أن رسول الله عِنْظِيْنِهِ قال « مَن مات وهو يدعو لِلهِ بِدَّا دخلَ

المسئلة العظيمة سؤال الحليل له ولبنيه وقاية عبادة الآصنام واعتباره بحال الآكثر له ورب إنهن أضللن كثيراً من الناس ) قاله المصنف رحمه الله، وهذا مما يوجب الحقوف من الشرك يكسر الاصنام بيده ويسأل الله أن يجنبه عبادتها . وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة ، وقد استجاب الله دعاه ، وجعل بغيه أنهياء وجنبهم عبادة الاصنام . قال إبراه يم التيمى: ومن يأمن البلاء بعد إبراه يم والذى عافه إبراه يم السلام قد وقع فيه أكثر الآمة بعد القرون المفضلة ، فبغيت عافه إبراه على النبور طما العبادات والتذور واتخذوا ذلك دينا وهي أو ثان كأصنام قوم نوح وأصنام العرب قن تدبر القرآن ورزقه الله فهما ونوراً عرف أحوال الحلق وما وقموا به من الشرك الذي بعث الله وسله والمني عنه

(۱) قوله (وفي الحديث و أخوف ما أخاف عليه كم الشرك الأصغر ، قالوا ، وما الشرك الأصغر ؟ قال ، الرياء ،) هذا الحديث ذكره المصنف غير معزو" ، وقد رواه الإمام أحد والطبراني والبيهي عن محود بن لبيد أن رسول الله عليه قال وأخوف ما أخاف عليه كم الشرك الاصغر ، قالوا : وما الشرك الاصغر ؟ قال والرياء ، يقول الله تعالى يوم القيامة إذا جزى الناس بأعطاهم : واذهبوا إلى الذين كمنتم تراؤون في الدنيا فا نظر وا هل تجدون عنده جزاء ؟ ، قال المنذري و محود بن لبيد رأى النبي عليه ولم يصح له سماع فيا أرى ، وذكر ابن أبي حاتم أن البخارى قال : له صحبة ، ورجحه ابن عبد البر والحافظ ابن حجر ، وقد رواه الطبراني وقيل سنة سبع و تسمين وله تسع و تسمون سنة ، فاذا عاف الذي على الشرك على اصحابه الذين و حدوا الله وهاجروا وجاهدوا من كفر به وعرفوا ما أنزله الله في المحابة الذين وحدوا الله المناهد من الشرك فيكيف لا يخافه من لا نسبة له اليهم في علم ولا عمل ، وهذا هو الشاهد من الحديث القرجة . وفيه : الحوف من الشرك وأنه من الشرك وأنه من الشرك الاصغر وأنه أخوف ما يخاف منه على الصحابة والديا من المدنف رحمه الله تعالى . وإذا كان الشرك الأصغر عفوقا على الصحابة على الصحابة على المصنف رحمه الله تعالى . وإذا كان الشرك الأصغر عفوقا على الصحابة على المسنف رحمه الله تعالى . وإذا كان الشرك الأصغر عفوقا على الصحابة والله المسنف رحمه الله تعالى . وإذا كان الشرك الأصفر عفوقا على الصحابة والله المسنف رحمه الله تعالى . وإذا كان الشرك الأصفر عفوقا على الصحابة المناه المسنف رحمه الله تعالى المناه المنا

ــــــارى<sup>(۱)</sup> · ولمسلم عن النار» رواه البخ\_\_\_\_\_

= مع كال إيمانهم فينبغي لك أن تخاف من الآكبر مع ضعف الإيمان قاله في إبطال التنديد وقد أخبر النبي برائج عن وقوع الشرك الآكبر في أمنه بقوله في حديث ثوبان ﴿ وَلَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يُلِّحُقُّ حَيَّ مِن أَمْتِي بَالْمُشْرِكَينِ وَحَتَّى ۖ أمتى الاوثان ، وقد وقع ما أخبر به ﷺ وعمت به البلوى في أكثر الامصار حتى اتخذوه دينا ، فلا حول ولا قوة إلا يالله

(١) قُولُه ( وعن ابن مسعود رضى الله عنه أن رسول الله يَرْكِيُّ قال، من مات وهو يدعو من دون الله ندأ دخل النار ، رواه البخارى) . قال أبن القم رحمه الله تعالى : الند : الشبيه . يقال فلان ند فلان أى مثله وشبهه ، قال تعالى ﴿ فلا تجملوا لله أندادا وأنتم تعلمون ﴾ أنه لا ندله . واعلم أن اتخاذ الند على قسمين : أكبر وأصغر فالشرك الاكبر بوجب الخلود في النار ولا يغفر إلا بالتوبة منه فن دعا ميتا أوغاثبا وأقبل اليه بوجهه وقلبه رغبة اليه ورهبة منه سواء سأله أو لم يسأله فهذا هو الشرك الأكبرالذي لا يغفره الله . والاصغر كيسير الرياء ، وقول الرجل لمصاحبه ما شاء الله وشئت ، وقوله مالي إلا الله وأنت ، ونحو ذلك . ولهذا لما قال رجل للنبي عَلِيَّتُهُ : ما شاء الله وشئت قال و أجعلتني لله ندآ ؟ بل : ما شاء الله وحده ، رواه أحمد وابن أبي شيبة والبخارى في الآدب المفرد والنسائي وابن ماجه ، فهذا لا يكفر إلا برجحان ، السيآت بالحسنات انتهى

#### وقال ابن القيم في الكافية الشافية :

والشرك فاحذره فشرك ظاهر

ذا القسم ليس بقابل الغفران وهو اتخاذ الند للرحن أيا كان من حجر ومن إنسان يدعوه أو يرجوه ثم يخافه ويحبه كمحبة الديان والله ما ساووهم بالله في خلق ولا رزق ولا إحسان لكنهم ساووهم بالله فى حب وتعظيم وفى إيمان جعلوا محبتهم مع الرحن ما جعلوا المحبَّةُ قط للرحن لو كان حبهم لأجل الله ما عادوا أحبته على الإيمان ولما أحبوا سخطه وتجنبوا محبوبه وموافع الرضوان = جابر'' رضى الله عنه أنَّ رسول الله ﴿ اللهِ عَلَيْكُ قَالَ ﴿ مَن لَقِيَ اللهَ لا ُ يَشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دخلَ النار ﴾ . به شيئًا دخلَ النار » .

شرط المحبة أن توافق من تحب على مح

 فاذا ادعیت له المحبة مع خلافك ما

 أتحب أعداء الحبیب وتدعی حباً له ما

 وكذا تعادی جاهدا أحبابه أین المحبا

على عبته بلا عصيان خلافك مايعب فأنت ذو بهتان حباً له ما ذاك في إمسكان أين الحبة يا أخا الشيطان

(١) ِ قَوْلِه ( ولمسلم عن جابر ) بن عبد الله بن حرام الانصارى ثم السلمى بفتحتین صحابی ابن صحابی مکثر له ولابیه مناقب مشهورة رضی الله عنهما ، مات بالمدينة بعد السبعين ، وقد كف بصره وله أربع وتسعون سنة ( أن رسول الله مَا اللهِ عَلَى وَ مِن لَقَ الله لا يشرك به شيئًا دخل الجنة، ومن لقيه يشرك به شيئًا دخل النَّارِ ، ) وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة. قال القرطي: على قوله( من لتي الله) أىمن لم يتخذ معالله شريكا في الإلهية ولا في الخاق ولا في العبادة ، ومن المعلوم المجمع عليه عند أهل السنة أن من مات على ذلك فلا بد له من دخول الجنة وإن جرت عليه قبل ذلك أنواع من العذاب والمحنة ، وأن من مات على الشرك لايدخل الجنة ولا يناله من الله رحمة ويخلد في النار أبد الآباد من غير انقطاع عذاب ولا تصرم آماد وهذا معلومضرورة من الدين بجمع عليه بين المسلمين انتهى. وقال النواوى: أما دخول المشرك النار فهو على عمومه فيدخلها ويخلد فيها ولا فرق بين المكتابي اليهودي والنصراني وبين عبدة الاوثمان وسائر المكفار ولا فرق عند أهل الحق بين الكافر عنادا وغيره، ولا بين من خالف ملة الإسلام وبين من انتسب اليها ثم حكم بكفره بجحده وغير ذلك . وأما دخول من مات غير مشرك الجنة فهو مقطوع به ، لمكن إن لم يكن صاحب كبيرة مات مصراً عليها فهوتحت المشيئة فإن عنى عنه دخل الجنة أو لا وإلا عذب ثم أخرج فيدخل الجنة . وقال غيره : قوله (من التي الله لايشرك به شيئا) اقتصر على نني الشرك لاستدعائه التوحيد بالاقتصاء والرسالة باللزوم ، إذ من كنَّ ب رسل الله فقد كذب الله ، ومن كذب الله فهو مشرك . وهو كقولك من توضأ صحت صلاته أى مع سائر الشروط ظلراد من مات حال كونه مؤمنا بجميع ما يجب الإيمان به إجمالاً في الإجمالي ــــ

#### ه - باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله الله الله

وقولِ الله تعالى ﴿ قُلْ هُذِهِ سَيلِي أَدْعُو إِلَى اللهِ عَلَىٰ بَصِيرة ﴾ الآية '' عن ابن عباس رضي الله عنهما أنَّ رسول الله ﷺ لما بعث

\_ وتفصيلا فى التفصيلي انتهى. وفيه قرب الجنة والنار والجمع بين قربهما فى حديث واحد، وأنه من لقيه لايشرك به شيئًا دخل الجنة، ومن لقيه يشرك به شيئًا دخل النار ولوكان من أعبد الناس. وفيه تفسير لا إله إلا الله كما ذكره البخارى، وفضيلة من سلم من الشرك، قاله المصنف رحمه الله تعالى.

- (١) قوله (باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلالله ) لما ذكر المصنف التوحيد وفضله وثواب من حققه وما يوجب الحوف من ضده وهو الشرك، ذكر في هذه الترجمة أنه لا ينبغي لمن عرف ذلك أن يقتصر على نفسه بل يجب عليه أن يدعو الى الله تعالى بالحسكة والموعظة الحسنة كما هو سبيل المرسلين وأتباعهم كما قال الحسن البصرى لما تلى قوله تعالى (ومن أحسن قرلا عن دعا إلى الله وعمل صالحا وقال إنني من المسلمين ) فقال: هذا حبيبالله هذا ولى الله ، هذا صفوة الله ، هذا أحب أهل الأرض إلى الله ، أجاب الله في دعوته ، ودعا الناس إلى ما أجاب الله فيه من دعوته وعمل صالحا في إجابته (وقال إنني من المسلمين ) هذا خليفة الله
- (۲) قوله (وقول الله تمالى (قل هذه سبيلي أدءو الى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني وسبحان الله وما أنا من المشركين ) قال ابن جرير : يقول تعالى ذكره لنبيه محمد متالجة : قل يا محمد هذه الدعوة التي أدعو إليها والطريقة التي أنا عليها من الدعاء إلى توحيد الله وإخلاص العبادة له دون الآله ... والأوثمان والانتهاء إلى طاعته وترك معصيته ، سبيلي وطريقتي ودعوتي أدعو إلى الله وحده لا شريك له على يصيرة بذلك ويقين علم منى به أنا ويدعو اليه على بصيرة أيضا من اتبعني وصدقني وآمن بى ، قلت وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة ، وسبحان الله . قال ابن جرير : يقول تعالى ذكره : (وقل) \_ تنزيها لله تعالى وتعظيا له من أن يكون له شريك في ملكة أو معبو دسو اه في سلطانه .. (وما أنا من المشركين) ...

یقول أنابری من أهل الشرك به لست منهم ولا هم منى انتهى . قال ابن القبم رحمه الله تعالى : البصيرة التي تسكون نسبة المعلوم فيها إلى القلب كنسبة المرئى إلى البصر هي الخصيصة التي اختص بها الصحابة عن سائر الامة وهي أعلى در جات العلماء ، قال الله تعالى ﴿ قل مذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني ﴾ أى أنا وأنباعي على بصيره. وقيل من اتبعني: عطف على المرفوع في أدعو، أيَّ أنا أدعو إلى الله على بصيرة ومن اتبعى كذلك يدعو الى الله على بصيرة وعلى الةو لين ، فالآية تدل على أن أتباعه هم أمل البصاءر الداعون إلى الله تعالى على .صيرة ، ومن ليس منهم فليس من أتباعه على الحقيقة والموافقة وإن كان من أتباعه على الانتساب والدُّعوى . وفيه أن الدَّعوة الى الله طريق من اقبع رسول الله مِنْ اللَّهِ والتَّنبيه على الإخلاص لأن كشيراً لو دعا إلى الحق فهو يدعو إلى نفسه ، وأن البصيرة من الفرائض وأنمن دلائل حسن التوحيد أنه تنزيه لله عن المسبة وإن من قبح الشرك كونه مسبة لله وفيه ـ وهيأهما ـ إبعاد المسلم عن المشركين لا يصير منهم ولوكم يشرك قاله المصنف رحمه الله . وقال ابن القيم على قوله ﴿ أَدَعَ إِلَىٰ سَبَيْلِ رَبُّكَ بِالْحَكَمَةَ والموعظة الحسنة ﴾ الآية ، ذكر سبُّحانه مراتب الدعوة وجعلها ثلاثة أقسام بحسب حال المدعو فإنه : إما أن يكون طالبا للحق مجباً له مؤثراً له على غيره إذا عرفه ، فهذا يدعى بالحكة ولا يحتاح إلى موعظة وجدال ، وإما أن يكون،مشتغلا بضد الحق لـكن لو عرفة آثره واتبعه فهذا يحتاج إلى الموعظة بالترغيب والترهيب، وإما أن يمكون معانداً معارضاً فهذا يجادل بالتي هي أحسن فإن رجع وإلا انتقل معد إلى الجلاد إن أمكن انتهى .

(١) قول (وعن ابن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله على لما بمث معاذاً إلى اليمن ) قال الحافظ ابن حجر: كان بعث معاذ إلى اليمن سنة عشر قبل حج النبي الله كا ذكره البخارى فى آخر المفازى. وقبل كان فى آخر سنة تسع عند منصرفه من تبوك، وحكى ابن سعد أنه كان فى ربيع الأول سنة عشر، واتفقوا على أنه لم يزل على اليمن إلى أن قدم فى عهد أبى بكر الصديق ثم توجه إلى الشام فات بها. واختلف هل كان واليا أو قاضيا ؟ فجوم ابن عبد البر بالثانى، على الشام فات بها . واختلف هل كان واليا أو قاضيا ؟ فجوم ابن عبد البر بالثانى، على النفيد

« إنك تأتى قوماً من أهل الكتاب ('')، فليكن أولَ ما تدعوهم إليه شم \_\_\_\_\_ادةُ أن لا إِلْهَ إِلَّا الله ('').

= والنسائى بالأول والظاهرنه كان واليا قاضيا قاله فى الشرح. وقال شيخ الإسلام: ومن فضائل معاذر ضى الله عنه أنه مراقي بعثه إلى البين مبلغا عنه ومفقها ومعدا وحاكما.

(١) قوله (قال: وإنك تأتى قوما من أهل السكتاب ،) قال القرطبي يعنى من اليهود والنصارى، لانهم كانوا بالبين أكثر من مشركى العرب أو أغلب، وإنما نهمه على هذا ليتها لمناظرتهم. قال الحافظ ابن حجر هو كالتوطئة للوصية ليجمع همته عليها . وفيه كشف العالم الشبهة عن المتعلم . قاله المصنف رحمه الله . وفيه أن عناطبة العالم ليست كمخاطبة الجاهل. والتنبيه على الاحتراز من الشبه والحرص على طلب العلم قاله في الشرح

(٢) قيله ( فاليكن أول ما تدعوهم اليه شمادة أن لا إله إلا الله ) بنصب (أولُ) على أنه خبر يكن مقدما و (شهادة) اسمها مؤخرا ويجوز العكس . وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة . قال في قرة العيون وكانوا يقولونها لسكنهم جهلوا معناها الذي دات عليه من إخلاص العبادة لله وحده وترك عبادة ما سواه، فكان قولهم (لا إله إلا الله ) لا ينفعهم لجهلهم بمعنى هـذه الـكلمة العظيمة كحال أكثر المتآخرين من هذه الامة فإنهم كانوا يقولونها مع ما كانوا يفعلونه من الشرك بعبادة الاموات والغائبين والطواغيت والمشاهد فيثبتون ما نفته من الشرك باعتقادهم وقولهم وفعلمهم وينفون ما أثبته من الإخلاص كذلك وظنوا أن معناها القدرة على الاختراع تقليداً للمتكامين من الأشاعرة وغيرهم وأما قول المتكلمين إن أول واجب معرفة الله بالنظر والاستدلال ، فذلك أمر فطرى فطر الله عليه عباده ولهذا كان مفتتحدعوة الرسلأنمهم الى إفراد الله تعالى بالعبادة، ولما قالوا ﴿ إِنَا كَفَرُ نَا بما أرسلتم به ، و إنا لني شك مما تدعو ننا إليه مريب ، قالت الرسل ﴿ أَفَ أَلَّهُ شُكُ ا فاطر السمواتوالارض﴾ قال ابن كثير وهو يحتملوجهين أحدهماً: أفي وجوده شك فان الفطر شاهدة بوجوده ومجبولة على الإقرار به . والشانى: أنى إلاهيته وتفرده بوجوب العبادة له شك ١ وهو الخالن لجميع الموجودات فلا يستحق العبادة إلا هو وحده لا شريك له انتهى ملخصا . وهذا الاحتمال الثانى يتضمن الأول قاله في قرة العيون

وفى رواية: إلى أنْ يُوحِدُوا اللهُ () ، فإن هم أطاعوكَ لِذُلكَ فأعلِبُهم أَنَّ اللهَ افْتَرْضَ عليهم خمس صلوات فى كل يوم وليــــلة () ؛ فإن هم أطاعوك لذُلك فأعلمُهم أنَّ اللهَ افترض عليهم صَدَقَةً تُؤخذ

(١) تجمله ( وفي رواية إلى أن يوحدوا الله ) ذكر هذه الرواية البخارى في التوحيد فأوردها المصنف ليبين أن معنى شهادة أن لا إله إلا الله أن يوحدوا الله بالعبادة وترك عبادة ما سواه وفي رواية , فالبكن أول ماندعوهم اليه عبادة الله ، وذلك هو الـكفر بالطاغوت والإيمان بالله وفي رواية للبخارى فقال . أدعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله ، . قال في فتح المجيد : لا بد في شهادة أن لا إله إلا الله من سبعة ثمروط، لا تنفع قائلها إلا باجتماعها . أحدها : العلم المنافى للجهل . الثاني : اليقين المنافي للشك . الثالث : القبول المنافي الرد . الرابع : الانقياد المنافي للترك . الخامس : الإخلاص المنافي للشرك . السادس : الصدق المنافي للـكذب السابع: الحبة المنافية لضدها . قال شيخ الإسلام: وقد علم بالاضطرار من دين الرسول عِلِيَّةٍ واتفقت عليه الآمة : أن أصل الإسلام وأول ما يؤمن به الخلق شهادة أن لا إله إلا الله وأن محداً رسول الله ، فبذلك يصير الـكافر مسلماً ، والعدو ولياً ، والمباح دمه معصوم الدم والمال . ثم إن كان ذلك من قلبه ، فقد دخل في الإيمان وإن قاله بلسانه دون قلبه فهو في ظاهر الإسلام دون باطن الإيمان. قال: وأما إذا لم يتكلم بها مع الفدرة فهو كافر وباتفاق المسلمين باطناً وظاهراً عند سلف الآمة وأثمتها وجماهير العلماء انتهى . وفيه كون التوحيد أول واجب ، وأنه يبدُّ به قبل كل شيء حتى الصلاة ، وأن معنى يوحدوا الله معنى شهادة أن لا إله إلا الله ، وأن الإنسان قد يكون من أهل الكتاب، يعنى عالما وهو لا يعرفها أو يعرفها ولا يعمل بها . والتنبيه على التعلم بالتدريج والبداءة بالآهم فالآهم ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

( ٢ ) قَوْلَهُ ( فَإِنْ هُمُ أَطَاعُوكُ لِذَلَكُ ) أَى شَهِدُوا وَانْقَادُوا لِذَلَكُ ( فَأَعَلَمُهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَالَاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّ

من أغنياتهم فتُرَدُّ على فقر أنهم (١) فإن هم أطاعوك لذُلك فإيَّاك وكر أُمَّمَ أَمُوالهُمْ (٢) أَمْمَ أَمُوالهُمُ وَاتَّقِ دعوةَ المظلوم فإنه ليس بينها وبين اللهِ حِجاب (٣)

= واجب بعد الشهادتين . وفيه دليل على أن المشرك لا يطالب بفعل الصلاة إلا بعدالإسلام ، ولا يلزم من ذلك أن لا يكو نوا مخاطبين بفروع الشريمة المأمور به والمنهى عنمه ويزاد فى عذابهم بسببها فى الآخرة ، وهمذا قول الاكثرين ، قاله النووى . وفيه أن الوثر غير واجب لان هذا كان آخر الام

(١) قوله (فإن هم أطاعوك لذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم). فيه دليل على أن الزكاة أوجب الاركان بعد الصلاة وأن الإمام هو الذى يتولى قبضها وصرفها إما بنفسه أو نائبه، وأنها تؤخذ من الاغنياء وتصرف إلى الفقراء، وإنما خص النبي بيلي الفقراء لان حقهم آكد من حقوق بقية الاصناف الثمانية، وأنه يسكنى إخراج الزكاة فى صنف واحد كا هو مذهب مالك وأحد، وأنه لا يجوز دفعها إلى غنى ولا إلا كافر غير المؤلف، وأن الوكاة واجبة فى مال الصبى والمجنون كا هو قول الجمهور لعموم الحديث، وأن الوكاة واجبة فى مال الصبى والمجنون كا هو قول الجمهور كما قرره شبخ الإسلام، وأن الفقير إذا أفرد فى اللفظ تناول المسكين وبالعكس كنظائره كما الزكاة من حيث أنه جعل المأخوذ منه غنيا وقابله بالفقير، ومن ملك نصاباً لا يعطى من الوكاة مأخوذة منه فهو غنى

- (۲) قوله (فإن همأطاعوك لذلك فإياك وكرائم أموالهم) بنصب كرائم على التحذير جمع كريمة قال صاحب المطالع ، وهى الجامعة الديجال الممكن في حقها من غزارة لبن وجمال صورة وكثرة لحم وصوف ذكره النووى . وفيه النهى عن كرائم الاموال ، قاله المصنف رحمه الله تعالى
- (٣) قوله (واتق دعوة المظلوم فإنه ليس بينها وبين الله حجاب). أى احذر دعوة المظلوم واجعل بينك وبينها وقاية بالمدل وترك الظلم. وفيه التحذير من الظلم مطلقا واتقاء دعوة المظلوم والإخبار بأنها لا تحجب قال المصنف رحمه الله: فعلى العامل أن لا يأخذ زيادة على الحق ولا يحابي بترك شيء منه

أخرجاه ('' . ولهما عن سهل بن سعد ('' رضى الله عنه أنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهِ أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ يوم خَيْبَر « لاعطينُ الرايةَ غداً رجُلًا يُحِبُّ اللهَ ورسولَهُ

(١) قوله (أخرجاه) ، أى البخارى ومسلم واعلم أنه لم يذكر في الجديث الصوم والحج فأشكل ذلك على كثير من العلماء . قال شيخ الإسلام : أجاب بعضهم أن بعض الرواة اختصر الحديث وليسكذاك ، فإنَّ هذا طعن في الرواة لآن ذلك إنما يقع في الحديث الواحد مثل حديث وفد عبد الفيس حيث ذكر بعضهم الصيام وبعضهم لم يذكره . فأما الحديثان المنفصلان فليس الاس فيهما كذلك ولكن عن هذا جُوابان : أحدهما أن ذلك بحسب نزول الفرائض ، وأول ما فرض الشهادتان ثم الصلاة فإنه أمر بالصلاة في أول أوقات الوحى ، ولهذا لم يذكر وجوب الحج كعامة الاحاديث إنما جاء في الاحاديث المتأخرة . الجواب الثانى أنه كان يذكر في كل مقام ما يناسبه فيذكر تارة الفرائض التي يقاتل عليها كالصلاة والوكاة ويذكر تارة الصلاة لمن لم يكن عليه زكاة ويذكر تارة الصلاة والزكاة والصوم فإما أن يكون قبل فرض الحج ، وإما أن يكون المخاطب بذلك لاحج عليه ، وأما الصلاة والوكاة فلهما شأن ليسَ لسائر الفرائض، ولهذا ذكر الله تعالى فى كتابه القتال عليهم لانهم عبادتان ظاهرتان بخلاف الصوم فإنه أمر باطن من جنس الوضوء والاغتسال من الجنابة ونحو ذلك بما يؤتمن عليه العبد، فإن الإنسان يمكنه أن لا ينوى الصوم وأن يأكل سراً كما يمكنه أن يكتم حدثه وجنابته، وهو ﷺ يذاكر في الأعمال الظاهرة التي يقاتل الناس عليها ويصيرون مسلمين بفعلها فلهذا علق ذلك بالصلاة والزكاة دون الصوم وإنه كان واجبا ، كما فى آيتى براءة نزلت بعد فرض الصيام باتفاق الناس ، وكذلك لما بعث معاذاً إلى اليمن لم يذكر في حديثه الصوم لأنه تبع وهو باطن ولاذكر الحج لأن وجوبه خاص ليس بعام ولا يجب في العمر إلا مرة . انتهى بمعناه ، قاله في فتح المجمد

(۲) قوله (ولها - أى البخارى ومسلم - عن سهل بن سعد) بن ما لك بن عالد الانصارى الحزرجى (الساعدى) أبى العباس صحابى شهير وأبوء صحابى أيضاً ، مات سنة ثمان وثمانين وفد جاوز المائة (أن رسول الله مراقع قال يوم خيبر: « لاعطين الراية غداً رجلا يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله يفتح حد

ــ الله على يديه ، فبات الناس يدوكون ليلتهم أيهم يعطاها فلما أصبحوا غدوا على رسول الله برائيج كلهم يرجو أن يعطاها فقال . أين على بن أبي طالب ، فقيل هو يشتكي عينيه ، فأرسلوا اليه فأتى به فبصق في عينيه ودعا له فبرأ ،كأن لم يكن به وجع ، فأعطاه الراية وقال ، انفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم ثم أدعهم إلى الإسلام وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فيه فوالله لأن يهدى الله بك رجلا واحداً خير لك من حمر النعم . . يدكون أى يخوضون وفي الصحيحين عن سلمة من الاكوع قال : كان على رضى الله عنه قد تخلف عن النبي علي يوم خيبر فقال: أنا أنخلف عن رسول الله ﷺ فحرج فلحق بالنبي ﷺ فلماً كان مساء الليلة التي فتحما الله عز وجل في صباحما قال النبي ﷺ والاعطين الراية \_ أو ليأخذ الراية ـ غداً رجل يحب الله ورسوله ـ أو قال ـ يحبه الله ورسوله ، يفتح الله على يديه ، فاذا نحن بعلى وما نرجوه فقالوا : هذا على فأعطاه رسول الله عليه الراية ففتح الله عليه . والرابة بمعنى اللواء وهو العلم الذى يحمل فى الحرب يمرف به موضع صاحب الجيش وقد يحمله أمير الجيش وقد يدفعه لمقدم العسكر . وقد صرح جماعة من أهل اللغة بترادفهما ليكن روى الإمام أحمد والترمذي من حديث ابن عباس : كانت راية رسول الله بالله عند سوداء ولو اؤه أبيض ومثله عند الطبراني عن بريدة وعند ابن عدى عن أبي هريرة رضي الله عنه ، وزاد : مكتوب فيه لا إله إلا الله محمد رسول الله ، وهو ظاهر في الثغاير وامل التفرقة بينهما عرفية قاله في الشرح

(۱) قوله ( يحب الله ورسوله ، و يحبه الله ورسوله ) فيه فضيلة على رضى الله عنه قاله المصنف . وقال شيخ الإسلام ليس هذا الوصف مختصا بعلى ولا بالآئمة فان الله ورسوله يحب كل مؤمن تتى يحب الله ورسوله ، ولـكن هذا الحديث من أحسن ما يحتج به على النواصب الذين لا يتولونه أو يكفرونه أو يفسقونه كالخوارج ، لـكن هذا الاحتجاج لايتم على قول الرافضة الذين يجعلون النصوص الدالة على فضائل الصحابة كانت قبل ردتهم فإن الخوارج تقول في على مثل ذلك لكن هذا باطل فان الله ورسوله لا يطلق مثل هذا المدح على من يعلم الله أنه =

يفتحُ اللهُ على يديه » ('' فبات النـــاسُ يَدُوكُونَ ليلتهم ('' أَيُّهُم يُعطاها ('') ، فلما أصبحوا غَدَوا ('' على رسول الله ﷺ ، كلَّهم يرجو أن يعطاها ، فقال « أيْنَ على بنُ أبي طالب ('' ؟ » فقيل : هو يشتكى

= يموت كافراً. فإن قيل إذا كان هذا ليس من خصائص على فلم تمنى بمض الصحابة أن يكون له ذلك ؟ أجاب شيخ الإسلام بأنه إذا شهد النبي عَلَيْقَهُ لمهين بشهادة أو دعا له بدعاء أحب كثير من الناس أن يكون له مثل تلك الشهادة ، ومثل ذلك الدعاء وإن كان النبي عَلِيَقَةٍ يشهد بذلك لخلق كثير ويدهو لخلق كثير وهذا كالشهادة بالجنة لثابت بن قيس وعبد الله بن سلام ، وإن كان قد شهد بالجنة لآخرين ، والشهادة بمحبة الله ورسوله للذي ضرب في الحمر ، وكان تعيينه لذلك المعين من أعظم فضائله ومناقبه ، وفيه إثبات المحبة خلافاً للجهمية ومن أخذ عنهم

- (١) قوله (يفتح الله على يديه ) صريح في البشارة بحصول الفتح فهو علم من أعلام النبوة
- (٢) قوله (فبات الناس يدوكون ليلتهم) بنصب ليلة ، ويدوكون قال المصنف : يخوضون . أى فيمن يدفعها اليه . وفيه : حرص الصحابة على الخير وامتهامهم به وعلو مرتبتهم في العلم والإيمان . وفيه : فصل الصحابة في دوكهم تلك الليلة وشغلهم عن بشارة الفتح ، قاله المصنف رحمه الله
- (٣) قوله (أيهم يعطاها) هو برفع أى على البناء لإضافتها وحذف صدر صلتها .
- ( ٤ ) قوله ( فلما أصبحوا غدوا ) على رسول الله بَرَائِيَّةٍ كَامِم يرجوا أن يعطاها وفي رواية أبي هريرة عند مسلم أن عمر رضى الله عنه قال : ما أحببت الإمارة إلا يومئذ
- (ه) قوله (فقال أين على بن أبى طالب) فيه سؤال الإمام عن رعيته وتفقد أحوالهم وشهادة النبي برائج لعلى بإيمانه باطنا وظاهرا وإثبات موالاته لله تعالى ورسوله ووجوب موالاة المؤمنين له

عينيه ('')، فأرسلوا إليه فأتى به فبصق فى عَينيه ودعا له ('')، فبرأ '' كأنُ لم يكن به وجع ، فأعطاه الراية ('' فقال « انْفُذْ على رِسْلِك (' حتى تنزل بساحتهم (' ) . ثم ادْعُهم إلى الإسلام ('' وأخبرهم بما يجب

(۱) قوله (فقيل هو يشتكي عينيه) أى من الرمد (فأرسل اليه) مبنى للفاعل أى النبي برائج ويحتمل أن يكون مبنيا لما لم يسم فاعله ، وفى صحيح مسلم أن الذى جاء به سعد بن أبى وقاص ، ولمسلم من طريق إياس بن سلمة بن الاكوع عن أبيه قال : فأرسلني إلى على فجئت به أقوده أرمد

(٢) قوله ( فبصق ) بفتح الصاد أى تفل (في عينيه ودعا له )

(٣) قوله ( فبرأ ) - هو بفتح الراء والهمزة - أى عوفى فى الحال عافية كاملة كأن لم يكن به وجع من رمد ولا ضعف بصر ، وعند الطبرانى من حديث على : فا رمدت ولا صدعت منذ دفع النبي مراقية إلى الراية . وفيه أن من أدلة التوحيد ما جرى على سيد المرسلين وسادات الاولياء من المشقة والجوع والوباء

وقوله ( لأعطين الراية غداً ) علم من أعلام النبوة ، وتفله في عينيه علم من أعلامها أيضا قاله المصنف

- (٤) قوله (فأعطاه الراية) وفيه الإيمان بالقدر لجصولها ، لمن لم يسع لها ومنعها عمن سعى ، قاله المصنف رحمه الله تعالى . وفيه : أن فعل الاسباب المباحة أو الواجبة أو المستحبة لا ينافى التوكل ، قاله فى فتح الجميد
- ( ٥ ) قوله (وقال دانفذ على رسلك ،) بضم الفاء ، أى امض ، ورسلك بكسر الراء وسكون السين أى على رفقك أمره أن يسير اليهم على رفق من غير مجلة . وفيه الادب فى قوله ، على رسلك ، قاله المصنف رحمه الله
  - (٦) قوله (حتى تنزل بساحتهم ) ساحتهم ما قرب من حصونهم
- (٧) قوله (ثم ادعهم إلى الإسلام) بزيادة ثم كما وقع فى حديث بريدة فى صحيح مسلم، وذكرها يوهم الابتداء بغير الدعوة إلى الإسلام، والصواب إسقاطها كاروىأ بو داود وأبو عبيد فى كتاب الاموال، وكما جاء مصرحا بذلك فى حديث ابن عباس الذى فى الصحيحين المذكور أول الباب أن النبي تمالي كما له معاذاً إلى \_\_\_\_

#### عليهم من حقِّ الله تعالى فيه (١) ، فوالله ِ لَأَنْ يهدى اللهُ بكَ رَجُلا

الين قال و إنك تأتى قوماً من أهل السكتاب فاليكن أول ما تدعوهم اليه شهادة أن لا إله إلا الله و وهذا أمره أن يدعوهم إلى الإسلام الذى دلت عليه شهادة أن لا إله إلا الله ، وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة . وهكذا ينبغى لأهل الإسلام أن يكون قصدهم بالجهاد هداية الحلق إلى الإسلام والدخول فيه ، وينبغى لولاة الامر أن يكون هذا معتمدهم ومرادهم ونيتهم . وفيه الدعوة إلى الإسلام قبل القتال وأنه مشروع لمن دعوا قبل ذلك وقوتلوا ، قاله المصنف رحمه الله ، لسكن إن كانوا قد بلغتهم الدعوة جاز قتالهم ابتداء لأن النبي بين أغار على بني المصطلق وهم غادون ، قاله في فتح المجيد

قال شيخ الإسلام: والإسلام هو الاستسلام نه وهو الخضوع له والعبودية له ، كذا قال أهل اللغة ، وقال دين الإسلام الذى ارتضاه الله وبعث به رسله هو الاستسلام نه وحده فأصله في القلب والخضوع نه وحده بعبادته دون ما سواه فن عبده وعبد معه إلها آخر لم يكن مسلما ، ومن استكبر عن عبادته لم يسكن مسلما ، وأما الإيمان فأصله تصديق القلب وإقراره ومعرفته فهو من باب قول القلب المتضمن عمل القلب انتهى

(١) فإله ( وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فيه )، أى فى الإسلام كالصلاة والزكاة وغيرهما مما أمر الله به وشرعه من حقوق لا إله إلا الله ، وفيه الدعوة بالحسكة لفوله أخبرهم بما يجب عليهم ومعرفة حق الله فى الإسلام ، قاله المصنف رحمه الله . وهذا مما يدل على أن الاعمال من الإيمان خلافاً للاشاعرة والمرجئة فى قولهم أنه القول ، وزعموا أن الإيمان بجرد التصديق . وفي حديث أبي هريرة رضى الله عنه , فإذا فعلوا ذلك فقد عصموا منك دماءهم وأموالهم إلا بحقها . ولما قاتل أبو بكر الصديق ما نعى الزكاة وهم يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله ، قال له عمر : كيف تفاتلهم وقد قال رسول الله يهافي وأمرت أن ألا بعقها ، كال الله عمر : كيف تفاتلهم وقد قال رسول الله يهافي دماءهم وأموالهم وأموالهم يؤدونها إلى رسول الله يهافي لها أنه إلا الله الإلا عقم المناف المنافق يكلمتي الشهادة يؤدونها إلى رسول الله يهافي لقاتلهم على منعها . فدل على أن النطق يكلمتي الشهادة ولميا المصمة لا أنه عصمة ، أو يقال هو العصمة لمكن بشرط العمل

### واحداً خير" لك من مُحُر النَّعَمَ"، يَدُوكُون: أَى يَخُوضُون ٣ – باب

تفسير التوحيد ، وشهادةِ أنْ لا إله إلا الله (٢)

وقول الله تعالى ﴿ أُولَـٰئِكَ الذينَ يَدْعُونَ يَبَـٰتُهُونَ إِلَى رَبِّهِمِ الوَسِيلَةُ (٣) أَيُّهُم أَقَرِبُ ﴾ الآية ، وقوله ﴿ وَإِذْ قَالَ إِرَاهِيمُ لَابِيهِ

(۱) قوله (فوالله لآن يهدى الله بك رجلا واحدا خير لك من حمر النعم) بضم الحاء وسكون الميم ، والنعم بفتح الون والعين المهملة وهي أنفس الآمو ال عند العرب ، وفيه الحلف على الفتيا و ثواب من اهتدى على يديه رجل واحد ، قاله المصنف رحمه الله تعالى ، وفيه تشببه أمور الآخرة بأمور الدنيا المتقريب إلى الأفهام و إلا فذرة من الآخرة خير من الدنيا وأمثالها ، قاله النووى

- ( ٢ ) قول عاب ( تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله ) عطف الشهادة على التوحيد من عطف الدال على المدلول ، لآن التوحيد مو مقتضى هذه الكلمة العظيمة الذي دلت عليه
- (٣) قوله (وقول الله تمالى (قل ادعو الذين زعم من دونه فلا يملسكون كشف الضر عنكم ولا تحويلا أولئك الذين يدعون ـ وفي قراءة ابن زيد تدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ويرجون رحمته ويخافون عذابه ) الآية أخبر تعالى في هذه الآيات أن الذين يدعونهم من الملائمكة والانبياء والصالحين لا يملكون كشف الضرعن دعاهم ـ أى إزالته ـ بالمكلية ولا تحويله من مكان إلى مكان ولا من صفة إلى صفة ، وتحويلا : نسكرة تعم جميع أنواع التحويل ، وأنهم ( يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب وبرجون رحمته ويخافون عذابه ) والذي يدعوهم قد عكس الامر وطلب منهم ما لا قدرة لهم عليه ، وهذا هو الذي يدعوهم قد عكس الامر وطلب منهم ما لا قدرة لهم عليه ، وهذا هو الشاهد من الآية المترجمة ، وروى البخارى عن ابن مسعود رضى الله عنه قال : الشاهد من الآية المترجمة ، وروى البخارى عن ابن مسعود رضى الله عنه قال : وقال السدى عن أبي صالح عن ابن عباس قال : عيسى وأمه وعزير والشمس والقمر ، وقال مجاهد ؛ عيسى وعزير والملائمكة

وقومه إننى بَرَاءٌ مَا تَعَبُدُونَ إِلَّا الذَى فَطَرَنَى ﴾ الآية '' وقوله ﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُم ورُهِبا مُهُم أَرْبَابًا مِن دُونِ اللهِ ﴾ الآية '' ، وقوله :

= قال شيخ الإسلام: وهذه الاقوال كاماحق، فإن الآية تعم كل من كان معبوده عابداً لله سوا. كان من الملائكة أو من الجن أو البشر، والسلف يذكرون في تفسيرهم جنس المراد بالآية على نوع التمثيل كما يقول الترجمان لمن سأله عن معنى الخبز فيريه رغيفا فيقول هذا فالإشارة إلى نوعه لا إلى عينه، وليس مرادهم بذلك تخصيص نوع دون نوع مع شحول الآية للنوعين، فالآية خطاب لحكل من دعا من دون الله مدعواً وذلك المدعو يبتغى إلى الله الوسيلة ويرجو رحته و يخاف عذا به انهى و في هذه الآية الرد على من بدعو صالحاً و يقول أنا لا أشرك بالله شيئا، الشرك عبادة الاصنام

(۱) قوله (وقول الله تعالى (وإذ قال إبراهيم لابيه وقومه إننى براء مما تعبدون إلا الذى فطرنى فإنه سيهدينى وجعاما كلمة باقية فى عقبه لعلم يرجعون) يخبر تعالى عن عبده ورسوله وخليله إبراهيم إمام الحنفاء أنه تبرأ من أبيه وقومه فى عبادتهم الآوثان، فقال: إننى براء بما تعبدون إلا الذى فطرنى فعبر عن هذه المكلمة العظيمة لا إله إلا الله بمعناها الذى دلت عليه ووضعت له من البراءة من كل ما يعبد من دون الله كالكواكب والاصنام والاوثان والانداد التي يعبدها المشركون، فعبر عن المذى بها بقوله إننى براء بما تعبدون، وعبر عما أثبته بقوله إلا الذى فطرنى، وهذا هو الشاهد من الآبة للترجة

وقوله ﴿ فَإِنَّهُ سَيْهِدَينَ ﴾ لدينه

قوله ﴿ وجملها ﴾ يعنى كلمة التوحيد لا إله إلا الله باقية في عقبه أى فى ذريته ، قال قتادة : لا يزال فى ذريته من يعبد الله ويوحده العلم يرجمون اليها ، وقال السدى : لعلهم يتوبون ويرجعون إلى طاعة الله عز وجل

(٢) وقول (تعالى ﴿ اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابا من دون الله ﴾ الآية ) الأحبار : هم العلماء ، والرهبان : هم العباد ، أى اتخذوا علماءهم وعبادهم أربابا من دون الله فى اتباعهم فى تحريم ما أحل الله ، وتحليل ما حرم . وهذه الآية قد فسرها رسول الله ما لي العدى بن حاتم، وكان عدى من متنصرة العرب . فإن =

## ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُم كُبِّ اللَّهِ ﴾ (١)

= العرب قبل مبعث النبي والع منهم من تنصر ، ومنهم من تهود ، ومنهم من تمجس، ومنهم من بني على وثنيته ، فكان عدى من متنصرة العرب ، ولما جاء مسلما دخل على رسول الله ﷺ فقرأ عليه هذه الآية ، قال : فقلت : إنهم لم يعبدوهم . قال : بلا إنهم حرموا عَلَيْهِم الحلال وحلوا لهم الحرام ، فاتبعوهم فذلك عبادتهم إياهم، رواه أحمد والترمذي وحسنه ، قال السدى استنصحوا الرجال ونهذوا كتاب الله وزاء ظهورهم. قال شيخ الإسلام : وهؤلاء الذين اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابا حيث أطاعوهم فى تَعْلَيْل مَا حَرَمُ اللهُ وَتَحْرَبُمُ مَا أَحَلُ اللهُ ، يكو نون على وجهين ، أحدهما : أن يعلموا أنهم بدلوا دين الله فيتبعونهم على هذا التبديل فيعتقدون تحليل ما حرم الله أو تحريم ما أحل الله اتباعا لرؤساتهم مع علمهم أنهم خالفوا دين الرسل فُهذا كفر ، وقد جعله الله ورسوله شركا و إن لم يكونوا يصلون لهم ويسجدون لهم ، فكأن من اتبع غيره فى خلاف الدين مع علمه أنه خلاف الدين واعتقد ما قاله ذلك دون ما قاله الله ورسوله مشركا مثلُّ هؤلاء . الثانى : أن يكون اعتقادهم وإيمانهم بتحريم الحرام وتحليل الحلال ثابتا الكنهم أطاعوهم في معصية الله كما يفعل المسلم ما يفعله من المعاصي التي يعتقد أنها معاصى فهؤلاء لهم حكم أمثالهم من أهل الذنوب كا قد ثبت عن النبي بالله أنه قال . إنما الطاعة في المعروف ، انتهى

قوله (والمسيح بن مريم) أى اتخذوه رباً بعبادتهم له من دون الله ، ولهذا تعالى (وما أمروا إلا ليعبدوا إلاهاً واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون ) فيسمى الله طاعتهم فى معصيته عبادة لهم وسماهم أربابا . وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة قال تعالى (ولا يأمركم أن تتخذوا الملائسكة والنبيين أرباباً أيأمركم بالسكفر بعدإذ أنتم مسلمون ؟ ) وقد عظمت الفتنة بالشرك المنافى للتوحيد لما حدث الغلو فى الاموات وتعظيمهم بالعبادة حتى عاد المعروف منكراً والمنكر معروفاً والبدعة سنة والسنة بدعة ، لشأ على هذا الصغير وهرم عليه المكبير ، كا جاء فى الحديث و بدأ الإسلام غريبا وسيعود غريبا كا بدأ فعلوبى المغرباء الذين يصلحون إذا فسد الناس ـ وفى رواية ـ يصلحون ما أفسد الناس ، للغرباء الذين يصلحون إذا فسد الناس من يتخذ من دون الله أندادا يحبونهم =

= كحب انه ، والذين آمنو أشد حباً لله ) الآية ) الأنداد: الامثال والنظراء ، قاله غير واحد من المفسرين قال العاد ابن كثير رحمه الله يذكر تعالى حال المشركين به فى الدنيا ومالهم فى الدار الآخرة حيث جعلوا لله أنداداً أى أمثالا ونظراء يعبدونهم معه و يحبونهم كحبه وهو الله لا إله إلا هو ولا صنو له ولا ند له ولا شريك له . وفى الصحيحين عن ابن مسعود رضى الله عنه قلت : يا رسول الله أى المذنب أعظم ؟ قال : وأن تجمل لله نداً وهو خلفك ، قلت : ثم أى ؟ قال و أن تقمل وله يا الجديث

وقوله ( يحبونهم كحب الله ) قال شيخ الإسلام في قوله ( يحبونهم كحب الله ) قولان أحدهما : أنهم يحبونهم كا يحبون الله في كون قد أثبت لهم محبون الله ، ولحنها عبه أشركوا فيها مع الله أندادهم . والثانى : أن المعني يحبون أندادهم كما يحب المؤمنون الله ، وهذا متناقص وهو باطل ، فان المشركين لا يحبون الآنداد مثل عبة المؤمنين الله . هم بين تعالى أن عبة المؤمنين لله أشد من حبة أصحاب الانداد لاندادهم وإنما ذموا بأن شركو بين الله وبين أندادهم في الحجة ولم يخلصوها لله كمحبة المؤمنين له ، كا أخبر الله عنهم وهم في الناو ، أنهم يقولون لالهتهم وأندادهم وهي محضرة معهم في العذاب : ﴿ تالله إن كنا لني ضلال مبين إذ نسويكم برب العالمين ﴾ ومعلوم أنهم ما سووهم به في الحلق والربوبية وإنما سووهم به في الحبة والربوبية المقم في الحبة والتعظيم . وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة ، قال ابن القم في الدكافية الشافية :

والله ما ساووهم بالله فى خلق ولا رزق ولا إحسان لكنهم ساووهم بالله فى حب وتمظيم وفى إيمان جعلوا المحبتهم مع الرحمن ما جعلوا المحبة قط للرحمان

قوله ﴿ وَلَوْ يُرِى الَّذِينَ ظُلُمُوا ﴾ والمراد بالظلم هنا الشرك كنفوله ﴿ الَّذِينَ آمنوا ولم يلبسو المعانهم بظلم ﴾

وقوله ﴿ إِذْ يَرُونَ العَدَابِ أَنَ القَوْةَ لِلهُ جَمِيعًا ﴾ قال بعضهم تقدير الحكلام لو عاينو اللعذاب لعلموا حينتُذُ أَنَ القوة لله جميعًا أَى أَنَ الحُكُمُ لهُ وحده لا شريك ــــــ

في الصحيح (''عن النبي ﷺ أنه قال « مَن قال لا إِلَّه إِلا اللهُ وَكُفَّ مِن قَالَ لَا إِلَّه إِلا اللهُ وَكُفَّ مَا يُعْبَدُ مِن دُونِ اللهِ (۲) حرُّمَ مالُهُ وَدَمُه ، وحِسابُهُ على الله

= له فان جميع الاشياء تحت قهره وغلبته وسلطانه وإن الله شديد العذاب ، كما قال تمالى ﴿ فيومئذ لا يعذب عذابه أحد ولا يوثن وثاقه أحد ﴾

وقوله ﴿ إذ تبرأ الذين اتبعوا من الذين انبعوا ﴾ كما قال تعالى ﴿ وقال الذين حق عليهم القول ـ يعنى الشياطين والمردة والدعاة إلى الـكفر ـ ربئا هؤلا- الذين أغوينا أغويناهم كما غوينا برأنا اليك ما كانوا إباءًا يعبدون ﴾ فشهدوا عليهم أنهم أغووهم ثم تبرأوا من عبادتهم

(١) قول ( في الصحيح ) أي صحيح مسلم عن أبي مالك الانجعي واسمه سعد بن طارق كوفي فقد مات في حدود الاربعين عن أبيه طارق بن أشيم بالمعجمة والمثناة التحتية وزن أحر ، ابن مسعود الانجعي صحابي له أحاديث قال مسلم لم يرو عنه غير ابنه . ( عن النبي مالية على أنه قال ، من قال لا إله إلا الله وكمفر بما يعبد من دون الله حرم ماله ودمه وحسابه على الله عز وجل ، ورواه الإمام أحد من طريق يزيد بن هرون ، قال : أخبرنا أبو مالك الانجمي عن أبيه ، ورواه أحد عن عبد الله بن إدريس قال : سمعت أبا مالك قال : قلت لابي الحديث . ورواية الحديث بهذا اللفظ تفسر لا إله إلا الله

(٢) قوله ( من قال لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله ) اعلم أن النبي على عصمة المال والدم في هذا الحديث بأمرين ، الأول : قول لا إله إلا الله عن علم ويقين كما هو قيد في قولها في غير ما حديث كما تقدم . الثانى : الكفر بما يعبد من دون الله ، فلم يكتف باللفظ المجرد عن المعنى بل لا بد من قولها والعمل بها . وفيه معنى ( فن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثنى لا انفصام لها كه قاله في فتح المجيد . وفيه أكبر المسائل وأهمها وهو تفسير الشوحيد وتفسير الشهادة وبينها بأمور واضحة . منها آية الاسرى ، بين فيها الرد على المشركين الذين يدعون الصالحين ، ففيها بيان أن هذا هو الشرك الاكبر . ومنها آية براءة ، بين فيها أن أهل الكتاب اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أدبا با من عومنها آية براءة ، بين فيها أن أهل الكتاب اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أدبا با من

حدون الله وبين أنهم لم يؤمروا إلا ليعبدوا إلها واحداً مع أن تفسيرها إلذى لا إشكال فيه طاعة العلماء والعباد فى المهصية لا دعائهم إياهم. ومنها قول الخليل عليه السلام السكفار: ﴿ إننى براء مما تعبدون إلا الذى فطرنى ﴾ فاستثنى من المعبودين ربه ، وذكر سبحانه أن هذه البراءة وهذه الموالاة هى تفسير شهادة أن لا إله إلا الله ، فقال: ﴿ وجعلما كلمة باقية فى عقبه لعلم يرجعون ﴾ . ومنها آية السكفار الذين قال الله فيهم ﴿ وما هم بخارجين من النار ﴾ ذكر أنهم يحبون أندادهم كحب الله ، فدل على أنهم يحبون الله حبا عظياً ولم يدخلهم فى الإسلام فسكيف بمن أحب الند أكبر من حب الله فسكيف بمن لم يحب إلا الند وحده ولم يحب الله . ومنها قوله على الله إلا الله وكفر بما يعبد من دون اقه حرم ماله ودمه وحسابه على الله و مالل ، بل ولا معرفة معناها مع لفظها ، بل ولا يحرم يحمل التلفظ بها عاصماً للدم والمال ، بل ولا معرفة معناها مع لفظها ، بل لا يحرم الإقرار بذلك ، بل ولا كو نه لا يدعو إلا الله وحده لا شريك له ، بل لا يحرم ماله ودمه حتى يضيف إلى ذلك السكفر بما يعبد من دون الله فإن شك أر توقف الم يحرم ماله ودمه . في اله المنازع قاله المصنف رحمه الله تعالى

قال شيخ الإسلام كل طائفة امتنعت عن بعض الصلوات المفروضات أو الزكاة أو الصيام أو الحج أو عن تحريم الدماء والاموال أو الخور أو الميسر أو نكاح ذوات المحارم أو عن التزام جهاد الكفار أو غير ذلك من واجبات الدين أو محرماته التي يكفر الواحد بجحدها تقاتل وإن كانت مقرة بها ، هذا مما لا أعلم فيه خلافا بين العلماء وهؤلاء عند المحققين ليسوا بمنزلة البغاة بل هم خارجون عن الإسلام ، انتهى ملخصا . وقد أجمع العلماء على أن من قال لا إله إلا الله ولم يعتقد معناها ولم يعمل بمقتضاها أنه يقاتل حتى يعمل بما دلت عليه من النفي والإثبات . قال أبو سلمان الخطابي في قوله ، أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله بم معلوم أن المراد بهذا أهل عبادة الاوثان دون أهل المكتاب لا إله إلا الله ثم يقاتلون ، ولا يرفع عنهم السيف وقال القاضى =

#### ٧ - باب

مِنَ الشركُ كُبُسُ الْحَلْقَةُ وَالْحَيْطُ وَنُحُوِهِمَا لَوْفِعُ البَّلَاءُ أُو يغه(۱)

### وقول الله تعالى ﴿ قُل أَفْرَأَيْتُم مَا تَدْعُونَ مِن دُونِ الله إِنْ

= عياض: اختصاص عصمة المال والنفس بمن قال لا إله إلا الله تعبير عن الإجابة إلى الإيمان، وأن المراد بذلك مشركو العرب من أهل الآوثان فأما غيرهم بمن يقر بالتوحيد فلا يسكمتنى في عصمته بقول لا إله إلا الله إذ كان يقولها في كفره ه انتهى ملخصا .

قوله ( وحسابه على الله عز وجل ) أى الله تمالى هو الذى يتولى حسابه فإن كان صادقا جازاه بجنات النعيم وإن كان منافقا عذبه العذاب الآليم . وأما فى الدنيا فالحدكم على الظاهر

قوله (وشرح هذه الترجمة ما بعدها من الابواب. وذلك أن ما بعدها من الابواب فيه بيان التوحيد وما يوضح معنى لا إله إلا الله، وبيان أشياء كثيرة من الشرك الاكبر والاصغر وما يوصل إلى ذلك من الغلو والبدع بما تركه من مضمون لا إله إلا الله، فن عرف ذلك وتحققه تبين له معنى لا إله إلا الله وما دلت عليه من الإخلاص وننى الشرك انتهى

(۱) قوله باب (من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما) كالحرز والودع (لرفع البلاء) بعد نزوله (أو دفعه) قبل أن ينزل به، فن تعلق قلبه بشيء من هذه الامور فهذا شرك بالله، لانه سبحانه هو الذي يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء، لا إله غيره، ومن هنا بدأ المصنف رحمالله في بيان ما وعد به في قوله وشرح هذه الترجمة ما بعدها من الابواب فذكر شيئا فما يضاد التوحيد من أنواع الشرك الاكبر وما ينا في كاله من الشرك الاصغر وما يوصل إلى ذلك من الغلو والبدع مما تركه من مضمون لا إله إلا الله فبدأ بالشرك الاصغر الاعتقادي فقال:

أَرادَني اللهُ بِخُرِ مِل من كاشِفاتُ خُرِّه (١) ﴾ الآية

(۱) وقول الله تعالى (قل أفر أيتم ما تدءون من دون الله إن أرادنى الله بضر) أى لا يستطيمون أى مرض أو ففر أو بلاء أو شدة (هل هن كاشفات ضره) أى لا يستطيمون ذلك (قل حسبي الله) أى الله كافيني (عليه يتوكل المتوكاون) قال مقاتل فسألهم النبي والله فسكتوا لانهم لا يعتقدون ذلك فيها بل يعلمون أن القادر على ذلك هو الله وحده كما قال تعالى (ما يفتح الله الناس فى رحمة فيلا بمسك لها، وما يمسك فلا مرسل له من بعده ) وهذا شأن كل من يدعى من دون الله من الملائدكة والانبياء والصالحين لا يملك أحد منهم كشف ضر ولا إمساك رحمة فيطلت دعوتهم ودعوة غيرهم فى الاصنام والآلهه أبطل لانها جماد ولا تعقل شيئاً . ومن هذا القبيل لبس الحلقة والخيط ونحوهما ، لا تستطيع دفع البلاء ولا رفعه فاستدل المصنف رحمه الله تعالى بالآية التي نولت فى الشرك الاكبر على ولا رفعه فاستدل المصنف رحمه الله تعالى بالآية التي نولت فى الشرك الاكبر على الاصغر ، كما فعل حذيفة لما رأى رجلا فى يده خيط من الحي فقطعه ، وتلا قوله الآية الترجمة

(۲) قوله (وعن همران بن حصين) بن عبيد بن خلف الحزاعى أبو نجيد ، بنون وجم مصغر ، صحابى ابن صحابى ، أسلم عام خيبر ومات سنة اثنين و خمسين بالبصرة (أن النبي على أن راى رجلا فى يده حلقة من صفر هو عمران بن حصين راوى الحديث ، كما رواه الحاكم قال : دخلت على رسول الله على وفي يدى (حلقة من صفر فقال ماهذه ؟) يحتمل أن يكون الاستفهام للاستفصال عن سبب لبسها ، ويحتمل أن يكون الإنكار وهو أظهر (قال من الواهنة) وهي عرق يأخذ \_

#### رواه أحمد بسند لا بأس به (۱) ، وله عن عُقية بن عامر رضي الله عنه

ے بالمنکب وفی الید کلما فیرتی منها، وقیل هو مرض یأخذ فی العضد و ربما علق علیها جنس من الخرز یقال له خرز الواهنة و هی تأخذ الرجال دون النساء (فقال النبی علی انزعها) فأمره بنزعها . والنزع الجذب بقوة (فإنها لا تزیدك إلا وهناً) لان المشرك یعامل بنقیض قصده (فإنك لو مت و هی علیك ما أفلحت أبداً) والفلاح الفوز والظفر والسعادة . أی ما فزت ولا ظفرت ولا سعدت . وفیه التغلیظ فی لبس الحلفة والخیط و نحوهما لمثل ذلك ، وأن الصحابی لو مات و هی علیه ما أفلح أبداً . وفیه شاهد لـكلام بعض الصحابة أن الشرك الاصغر أكبر من الكبائر ، وأنه لم یمذر بالجهالة ، وأنها لا تنفع فی العاجل بل تضر ، لقوله من تعلق شیئاً و كل إلیه ، قاله المصنف رحه الله من تعلق شیئاً و كل إلیه ، قاله المصنف رحه الله

قلت: ومن هذا القبيل ما يسمى بالمعضد الذى يؤتى به من الخارج ويلبس فى الشمال عن الروماتزم. ومنه أيضاً الحلق الذى يتخذ من الذهب أو الفضة وقم يلبسه أحد الزوجين الآخر ليلة الزفاف لئلا تقع بينهما فرقة ويسمونه بالشبكة أو الدبلة. ومن التطعيم الذى يستعمل لبعض الامراض كالجدرى والكليرا وغيرهما لدفعها لا تقع فيجب النهى عن ذلك كله لانه من أنواع الشرك الاصغر الاعتقادى وهو أكبر من الكبائر

(۱) وقوله (رواه الإمام أحد به لا بأس به) الإمام أحد : وهو أبو عبد الله أحد بن محمد بن حنبل إمام أهل عصره وأعلمهم بالفقه وأشدهم ورعاً و متابعة للسنة ، يقول فى حقه بعض أهل السنة عن الدنيا ما كان أصبره ، وبالماضين ما كان أشبهه ، أتته الدنيا فأباها ، والشبه فنفاها ، ولد ببغداد سنة أربع وستين ومائة فى شهر ربيع الأول ، وطلب العلم سنة وفاة مالك وهى سنة تسع وسبعين فسمع من هشم وجرير بن عبد الحيد وسفيان بن عيينة ويحيي بن سعيد القطان وعمد بن إدريس الشافعى ويزيد بن هرون وعبد الرزاق وعبد الرحن بن مهدى وخلق لا يحصون بمسكة والبصرة والكوفة وبغداد والين وغيرها من البلاد ، وروى عنه إبناه صالح وعبد الله ، والبخارى ومسلم وأبو داود وابراهيم الحربي هوروى عنه إبناه صالح وعبد الله ، والبخارى ومسلم وأبو داود وابراهيم الحربي سعيد القويري المناه صالح وعبد الله ، والبخارى ومسلم وأبو داود وابراهيم الحربي سعيد الته ، والبخارى ومسلم وأبو داود وابراهيم الحربي سعيد الته ، والبخارى ومسلم وأبو داود وابراهيم الحربي سعيد الته ، والبخارى ومسلم وأبو داود وابراهيم الحربي سعيد القد ، والبخارى ومسلم وأبو داود وابراهيم الحربي سيد و عبد الله ، والبخارى و مسلم وأبو داود وابراهيم الحربي سيد و عبد الله ، والبخارى و مسلم وأبو داود وابراهيم الحربي سيد و عبد الله ، والبخارى و مسلم وأبو داود وابراهيم الحربي سيد و عبد الله ، والبخارى و مسلم وأبو داود وابراه ها و عبد الله و عبد الله ، والبخارى و مسلم وأبو داود و بيد و عبد الله و

مرفوعا « من تعلَّق تميمةً فلا أتمَّ الله له ، ومن تعلَّقَ وَدَّعَة فلا وَدَع اللهُ له »('). وفي رواية « من تعلق تميمة فقد أشرك » (''ولابن

= وأبو زرعة الرازى وأبو زرعة الدمشتى وابنأبى الدنياوأبو بكر الآثرم وعثمان ابن سعيد الدارى وأبو القاسم البغوى وهو آخر من حدث عنه ، وروى عنه من شيوخه عبد الرحمن بن مهدى والاسود بن عامر ، ومن أقرانه على بن المدينى ويحيي ابن معين . قال البخارى . مرض أحمد ليلتين خلمتا من ربيع الاول ومات يوم الجمعة لاثنتى عشرة خلت منه . وقال حنبل مات يوم الجمعة فى ربيع الاول سنة إحدى وأربعين وماثنين وله سبع وسبعون سنة . وقال ابن عبد الله بن الفضل بن زياد . مات ثانى عشر ربيع الآخر رحمه الله ورضى عنه

قوله ( وله ـ أى الإمام أحـــد ـ عن عقبة بن عامر وهو صحابى مشهور فقيه فاضل، ولى إمارة مصر لمعارية ثلاث سنين ومات قريبا فى الستين.

(۱) هیله ( مرفوعا ـ أی إلی النبی الله عن من تعلق تمیمة فلا أتم الله له ، ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له ، رواه أيضاً أبو يعلى والحاكم ، وقال صحيح الإسناذ وأقره الذهبي

والتميمة جمعها تماتم ، وهي خرزات كانت العرب تعلقها على أولادها يتقون بها العين على زعمهم

وقوله: (قلا أثم الله له) مقصوده: ومن تعلق ودعة ، يفتح الواو وسكون الدال المهملة قال فى مسئد الفردوس شى يخرج من البحر يشبه الصدف يتقون به العين

قوله ( فلا ودع الله له ) أى لاجمله فى دعة ولا سكون ، وقيل لا خفف الله عنه ما يجده ، ولا أمنه بما يخافه . وهذا دعاء عليه

أبى حاتم عن خُذيفة رضى الله عنـه أنه رأى رجلا فى يده خيطٌ من الْحَيِّ فقطعه وتلا قوله تعـالى ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُمْ بَالله إلَّا وَهُمْ مُشْرَكُونَ ﴾ (١)

= وقال ، من تعلق تميمة فقدأشرك ، ورواه الحاكم بنحوه ، ورواته ثقات (ولابن أبي حاتم ) وهو الإمام أبو محمد عبد الرحن بن أبي حاتم الرازى التميمى الحنظلى صاحب الجرح والتعديل والتفسير وغيرهما ، مات سنة سبع وعشرين وثلاثمائة . (عن حذيفة ) بن اليمان واسمه حسيل بمهملتين مصغراً ويقال حسل بكسر ثم سكون ، العبسى بالموحدة ، حليف الااصار صحابي جليل من السابة بن ، ويقال له صاحب السر ، وأبوه أيضا صحابي . مات حذيفة في أول خلافة على رضى الله عنه سنة ست وثلاثين

(۱) قوله (أنه رأى رجلا في يده خيط من الحي) أى من أجل الحي. وكان الجمال يعلقون التماثم والحيوط ونحوها لدفع الحي، فروى وكيع عن حذيفة أنه دخل على مريض يعوده فلس عضده فإذا فيه خيط، فقال: ما هذا؟ قال: شيء رق لى فيه (فقطعه) حذيفة وقال: لو مت وهو عليك ما صيلت عليك. وفيه إنسكار مثل هذا وإن كان يعتقد أنه سبب، فالاسباب لا يجوز منها إلا ما أباحه الله ورسوله مع عدم الاعتباد عليها، وأما التماثم والخيوط والحروز والطلاسم ونحو ذلك ما يعلقه الجمال فهو شرك يجب إنكاره وإزالته بالقول والفعل وإن لم يأذن فيه صاحبه (وتلى حديفة عقل تعالى (وما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون). ففيه الاستدلال على الشرك الاصغر بما أنزل الله في الشرك الاكبر لشمول الآية له ودخوله في مسمى الشرك. وفيه النصر يح بأن من تعلق تميمة فقد أشرك، وأن تعليق الحيط عن الحي من ذلك وتلاوة حذيفة الآية دليل على أن السحابة يستدلون بالآيات التي في الشرك الاكبر على الاصغر، كا ذكر ابن عباس أسحابة يستدلون بالآيات التي في الشرك الاكبر على الاصغر، كا ذكر ابن عباس أن الله لايتم له، ومن تعلق تميمة أن الله كايتم له، ومن تعلق تعلق تميمة أن الله كايتم له، ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له، أي ترك له. قاله المسنف رحمه الله تعالى

# ٨ - باب ما جاء في الرُّقَيْ والتماثم (١)

فى الصحيح عن أبى بَشير الانصارى (٢) رضى الله عنه أنه كان مع رسول الله يَقْطِلِيُّهُ فى بعض أَسفاره فأرسل رسولا أن لا يَبقَينَ (٣) فى رقبة بعير قلادة من وَتَر أو قلادة إلا تُطعت (١). وعن ابن مسعود

<sup>(</sup>١) قَوْلِه ( باب ما جاء في الرقى والتمائم ) أي من النهي عن التمائم وما لا يجوز من الرق

<sup>(</sup>۲) قوله (فى الصحيح عن أبى بشير) بفتح الموحدة وكسر المعجمة، (الألصارى) واسمه قيس بن عبيد، قاله ابن سعد، وقال ابن عبد البر لا يوقف له على اسم صحيح وهو صحابي شهد الحندق ومات بعد الستين، ويقال إنه جاوز المائة رضى الله عنه (أنه كان مع رسول الله يَرْافِيْ في بعض أسفاره) قال الحافظ ابن حجر لم أقف على تعيينه (فأرسل رسولاً) هو زيد بن حارثة، روى ذلك الحارث بن أبي أسامة في مسنده، قاله الحافظ ابن حجر

<sup>(</sup>٣) قوله (أن لايبقين) بفتح الياء والقاف ويحتمل أن يسكون بضم الياء المثناة وكسر القاف (في رقبة بعير قلادة من وتر) بفتحتين واحد أو تار القوس. وكان أهل الجاهلية إذا اخلولق الوتر أبدلوه بغيره وقلدرا به الدواب اعتقاداً منهم أنه يدفع عن الدابة العين، فأمر النبي تمالي بقطع الاوتار التي علقت على الإبل لما كان أهل الجاهلية يعتقدونه فيها

<sup>(</sup>٤) قوله (أو قلادة إلا قطعت) يحتمل أن ذلك شك من الراوى ، ولآبى داود و ولا قلادة ، بغير شك ، فعلى هذه الرواية تكون وأو ، بمعنى الواو ، قال البغوى فى شرح السنة : تأول مالك أمره عليه السلام بقطع القلائد على أنه من أجل العين ، وذلك أنهم كانوا يشدون تلك الاوتار والتماثم والقلائد ويعلمون عليه الدي مثلي عليه عنها وأعلمهم أن الاوتار لا ترد من أمر الله شيئا

= قلت: ومن هذا ما يفعله بعض الجهال من وضع رأس حمار ميت على باب بستانه أو شجرة صبار أو نعل قديمة على باب بيته لدفع العين ، وما يفعله بعض النساء من وضع رسم صليب على جبهة ولدها ، وهذا كله من الشرك الاصغر الاعتقادى الحرم ، ولا يرد من قدر الله شيئا

(١) قوله (وعن ابن مسعود رضى الله عنه قال : سمعت رسول الله بالله يقول : وإن الرقى والتمام والتولة شرك ، رواه أحمد وأبو داود) وفيه قصة ولفظ أبى داود عن زيلب امرأة عبد الله بن مسمود أن عبد الله رأى فى عنق خيطا فقال : ما هذا ؟ قلت : خيط رقى لى فيه . قالت : فأخذه فقطعه ثم قال : أنتم آل عبد الله الاغنياء عن الشرك ا سمعت رسول الله بالله يقول وإن الرقى والتمائم والتولة شرك ، فقلت : لقد كانت عينى تقذف ، وكنت أختلف إلى فلان اليهودى فإذا رقاها سكنت ، فقال عبد الله : إنما ذلك الشيطان كان ينحسها بيده فإذا رقى كف عنها ، إنما كان يكفيك أن تقولى كما كان رسول الله بالله يقول أذهب الباش رب الناس ، اشف أنت الشافى لا شفاء إلا شفاؤك شفاء لا يغادر الدهب ، فالرقى الموصوفة بكونها شركا هى الرقى التى فيها شرك من دعاء غير الله أو الاستغائة أو الاستعادة به وكالرق بأسماء الملائدكة والانبياء والاولياء والجن ونحو ذلك أو الاستعادة والجن ونحو ذلك

وقال شيخ الإسلام: حصول الغرض ببعض الأمور لا يدل على إباحته وإن كان الغرض مباحاً فإن ذلك الفعل قد يكون فيه مفسدة راجحة على مصلحته والشريعة جاءت بتحصيل المصالح وتكيلها وتعطيل المفاسد وتقليلها وإلا فجميع المحرمات من الشرك والخر والميسر والفواحش والظلم قد يحصل لصاحبه به منافع ومقاصد، لكن لما كانت مفاسدها راجحة على مصالحها نهى الله ورسوله عنها كان كشيرا من الأمور كالعبادات والجهاد وإنفاق الاموال قد تكون فيه مضرة لكن لما كانت مصلحته راجحة على مفسدته أمر به الشارع انتهى

قوله ( والرقى هي التي تسمى العزائم ، وخص منه الدليسل ما خلا من الشرك، فقد رخص فيه رسول الله مِلْظِيِّ من المين والحمة ) كالرقى بالقرآن وأسماء الله وصفاته ودعائه والاستغاثة به وحده لا شريك له فليست ممنوعة بل جائزة أو مستحبة ، كا في صحيح مسلم عن عوف بن مالك قال : كنا نرقى في الجاهلية ، فقلنا يا رسول الله كيف ترى في ذلك ؟ فقال , اعرضوا على وقاكم لا بأس بالرق ما لم يكن فيها شرك ، وفيه عن أاس رضى الله عنه قال : رخص رسول الله بِهِ فِي الرقية من العين والحه والنملة ، وقد رقى جبريل النبي برائع ، ورقى النبي أصحــآبه . قال الخطابي : وكان عليه السلام قد رقى ورتى وأمر بها وأجازها فإذاً كانت بالقرآن أو بأسماء الله تعالى فهي مباحة أو مأمور بها وإنما جاءت الكراهة والمنع فما كان منها بغير لسان العرب فإنه ربما كان كـفرآ أو قولا يدخله الشرك. قال: ويحتمل أن يكون الذي يكره منها ما كان على مذاهب الجاهلية التي يتماطونها وأنها تدفع عنهم الآفات ، ويعتقدون ذلك من قبل الجن ومعونتهم انتهى . ولذا قال على رضى الله عنه : إن كثيرا من هذه الرقى والتمائم شرك فاجتنبوه . رواه وكميع وقال ابن التين : الرقى بالمعوذات وغيرها من أسماء الله تعالى هو الطب الربانى فإذا كان على لسان الابرار من الحلق حصل الشفاء بإذن الله تعالى . فلما عنى عن هذا النوع فزع الناس إلى الطب الجسماني وتلك الرق المنهى عنها التي يستعملها المعزم وغيره بمن يدعى تسخير الجن له فيأتى بأمور مشتبهة مركبة من حق وباطل بجمع إلى ذكر الله تعالى وأسمائه ما يشوبه من ذكر الشياطين والاستعاذة بهم والتعوذ بمردتهم ، ويقال إن الحية لعداوتها للإنسان بالطبع تصادق الشياطين لكونهم أعداء بني آدم ، فإذا عزم على الحية بأسماء الشياطين أجابت وخرجت من مكانها ، وكذلك اللديغ إذا رقى بتلك الاسماء سالت سمومها من بدن الإنسان، ولذلك تسكره الرقى ما لم تكن بآيات الله وأسمائه خاصة وباللسان العربي الذي يعرب معناه ليكون بريثًا من شوب الشرك انتهي

وقال شيخ الإسلام: كل اسم بحمول فليس لاحد أن يرقى به فضلا عن أن يدعو به ولو عرف معناه لانه يكره الدعاء بغير العربية وإنما يرخص لمن لايعرف العربية فأما جمل الالفاظ الاعجمية شعاراً فليس من دين الإسلام انتهى . وسئل ==

= ابن عبد السلام: عن الحروف المقطعة فنع منها مالا يعرف لئلا يسكون فيه كفر . وقال السيوطى: أجمع العلماء على جواز الرقى عند اجتماع ثلاثة شروط: أن تحكون بكلام الله أو بأسمائه وصفاته وباللسان العربى وبما يعرف معناه وأن يعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها بل بتقدير الله تعالى

قوله (والتمائم شيء يعلق على الأولاد عن العين) وهذا في الغالب وإلا فلا فرق بين تعليقها على الأولاد أو الرجال أو النساء أو الدواب أو البيوت أو البساتين ولا فرق في الشيء المعلق بين أن يكون حلقاً أو خيوطاً أو ودعاً أو خرزاً أو غير ذلك مما اعتيد تعليقه عن العين وكل هذا ونحوه من التمائم محرم لا يجوز لانه من الشرك الاصغر الاعتقادي وهو أكبر من الكبائر

قوله (لحن إذا كان المعلق من القرآن فرخص فيمه بعض السلف) وهو قول عبد الله بن عمرو بن العاص . وظاهر ما روى عن عائشة رضى الله عنها ، وبه قال أبو جعفر الباقر ، وأحمد فى رواية ، وحملوا الحديث على التمائم الشركية وهو ظاهر اختيار ابن القيم (وبعضهم لم يرخص فيه ويجعله من المنهى عنه منهم ابن مسعود) وابن عباس وهو ظاهر قول حذيفة وعقبة بن عامر وابن عمكم رضى الله عنهم ، وبه قال جماعة من التابعين منهم أصحاب عبد الله بن مسعود وأحمد فى رواية اختارها كثير من أصحابه ، وجزم بها المتأخرون واحتجوا بالحديث وما فى معناه فارف ظاهره العموم لم يفرق النبي عليه بين التى من القرآن وغيرها ، بخلاف الرقى فقد فرق فيها . قال في فتح الجيد : هذا هو الصحيح لوجوه فيلائة تظهر المتأمل

الآول : عموم النهي ، ولا مخصص للعموم

الثانى : سد الدريمة ، فانه يقضى إلى تعليق ماليس كدلك

والثالث: أنه إذا علق فلا بد أن يمتهنه المعلق بحله معه في حال قضاء الحاجة والاستنجاء ونحو ذلك انتهى. وإذا كان هذا اختلاف العلماء في تعليق القرآن وأسماء الله وصفاته ، فما ظنك بما حدث من تعليق أسماء الشياطين والتعلق عليهم والاستماذة بهم والذبح لهم وسؤالهم كشف الضر وجلب النفع مما هو شرك أكبر محض، فالله المستمان

وعن عبـــد الله بن عُـكَيم مرفوعاً « مَن تعلَق شيئاً وُكِل إليه » رواه أحد والترمذي (۱)

قوله (والتولة) بكسر المثناة وفتح الواو مخففة ، شي يصنعونه يزعمون أنه يحبب المرأة إلى زوجها والرجل إلى امرأته ، بهذا فسرها ابن مسعود راوى الحديث وهو ضرب من السحر

وقوله (شرك) هنا خبر إن، وإنما كانت هذه الامور شركا لانهم أرادوا بها دفع المقادير المسكتوبة ودفع الضر وجلب النفع من غير الله تعالى، وهذا شرك أصغر ينافى كال التوحيد وهو أكبر من السكبائر

قوله (رواه أحمد) وتقدمت ترجمته وأبو داود: وهوسليمان بن الآشعث بن إسحق الآزدى السجستانى صاحب الإمام أحمد ومصنف السنن والمراسيل وغيرهما، ثقة إمام حافظ من كبار العلماء مات سنة خس وسبعين وماثتين رحمه الله تعالى ورضى عنه

(١) قوله (وعن عبد الله بن عكيم ) بضم العين المهملة وفتح الكاف مصغرا يكنى أبا سعيد الجهنى ، قال البخارى : أدرك النبي يُلِكِيْ ولم يعرف له سماح صحيح وكذا قال أبو حاتم ، قال الخطيب سكن السكوفة وقدم المدائن فى حياة حذيفة وكان ثقة ، وذكر ابن سعد عن غيره أنه مات فى ولاية الحجاج

قوله (مرفوعا - أى إلى النبي يَرَائِينَ \_ , من تعلق شيئا وكل اليه ، رواه أحمد والترمذي ) أى وكله الله إلى ذلك الشيء الذي تعلقه . والنعلق يدكون بالقلب وينشأ عنه القول والفعل وهو التفات القلب عن الله إلى شيء يعتقد أنه ينفعه أو يدفع عنه ، قاله في قرة العيون ، فن تعلق بالله وأنزل حرائجه به والتجأ اليه وفرض أمره اليه كفاه ويسر له كل عسير ، ومن تعلق بغيره أو سكن إلى رأيه وعقله وتما يُمه وكله الله إلى ذلك وخذله ، وروى الإمام أحمد عن سمع عطاء الخراساني قال : لقيت وهب بن منبه وهو يطوف بالبيت فقلت حدثني حديثا أحفظه عنك في مقاى هذا وأوجز ، قال : نعم أوحى الله تبارك و تعالى إلى داود ه يا داود أما وعرتى وعظمتى لا يعتصم بى عبد من عبادى دون خلق أعرف ذلك من نيته فتسكيده السموات السبع ومن فيهن والارضون السبع ومن فيهن إلا جعلت له من بينهن بخرجا ، أما وعرتى وعظمتى لا يعتصم عبد من عبادى بمخلوق دونى =

# وروى أحمد عن رُوَيفع () قال : قال لى رسول الله عَيَّالِيَّةِ : « يَا رُوَيفِعُ ، لَعَلَّ الْحَياة تطول بك ، فأخبر الناس () أنَّ من عَقَدَ

= أعرف ذلك من نيته إلا قطعت أسباب السهاء من يديه وأسخت الارض من تحت قدميه ثم لا أبالى بأى أوديتها هلك ،

- (1) قوله (وروى الإمام أحمد عن رويضع) بن ثابت بن السكن بن عدى ابن الحارث الاتصارى نزل مصر وولى برقة ، قال عبد الغنى ولى طرابلس وافتتح أفريقية سنة سبع وأربعين ، وقال يونس توفى ببرقة سنة ست وخسين وله ثمانية أحاديث (قال: قال لى رسول الله برائم يا رويفع لمل الحياة ستطول بك) فيه علم من أعلام النبوة ، فإن رويفعاً طالت حياته إلى سنة ست وخسين فات ببرقة من أعمال مصر أميراً عليها وهو من الانصار ، وقيل مات سنة ثلاث وخسين
- (۲) قوله (فأخبر الناس) دليل على وجوب إخبار الناس وليس هذا مختصا برويفع بل كل من كان هنده علم ليس عند غيره مما يحتاج اليه الناس وجب إعلامهم به فإن اشترك هو وغيره فى علم ذلك فالتبليغ فرض كفاية ، قاله أبو زرعة

قوله (أن من عقد لحيته) بكسر اللام لا غير. قال الحطابى: وأما نهيه عن عقد اللحية فان ذلك يفسر على وجهين ، أحدهما : ما كانوا يفعلونه فى الحرب ، كانوا يعقدون لحاهم ، وذلك من زى بعض الاطاجم ينتلونها ويعقدونها تكبراً وعباً . ثانهما : أن معناه معالجة الشعر ليتعقد ويتجعد ، وذلك من فعل أهل التأنيث . وقال أبو زرعة بن العراق : الاولى حمله على عقد اللحية فى الصلاة كا دل عليه رواية محمد بن الربيع . وفيه أن من عقد لحيته فى الصلاة أو نقلد وتراً يريد تميمة ، فيه أنه شرك لما كانوا يقصدونه بتقليده

قوله (أو استنجى برجيع دابة أو عظم فإن محداً برى منه) أى من فعله ، قاله النووى . وهذا خلاف الظاهر ، والنووى كثيرا ما يتأول الآحاديث بصرفها عن ظاهرها فيغفر الله له ، قاله فى فتح الجيد . وقد ورد النهى عن الاستنجاء بالروث والعظام فى أحاديث صحيحه : منها ما رواه مسلم عن ابن مسعود رضى الله عنه مرفوعاً و لا تستنجو ا بالروث والعظام فإنه زاد إخوانه من الجن ، \_\_

لحيتَه ، أو تقلد وَتَراً ، أو استنجى برَّجِيع دابَّةٍ أو عظم فإن محداً برى؛ منه » • وعن سعيد بن جُبير () قال « من قطع تميمة من إنسان كان كقد ل رَقبة » رواه وكيع () . وله عن إبراهيم قال : كانوا يكرهون التماثم كلما ، من القرآن وغير القرآن

= ولما روى ابن خزيمة والدارقطني عن أبي هريرة رضي الله عنه و نهـي أن يستنجى بعظم أو روث ، وقال و إنهـا لا يطهران ،

(١) قوله (وعن سعيد بن جبير قال: من قطع تميمة من إنسان كان كعدل رقبة، رواه وكيع) هذا عند أهل العلم له حكم الرفع لآن مثل هذا لا يقال بالرأى فيكون هذا مرسلا لآن سعيداً تابعى قاله فى فتح الجميد. وتعقبه فى إبطال التنديد بأن هذا الحسكم عندهم لما أتى عن الصحابة على أن فيه خلافا ، أما ما جاء عن التابعين من هذا فلم يقل بذلك إلا قلبل ، ولا نقول على رسول الله على شرح الآلفية: أنه قاله ، ولهذا لم يذكره السخاوى إلا عن ابن العربي ، قال فى شرح الآلفية: وقد ألحق ابن العربي عما لا بجال للاجتهاد فيه ، فنص على أنه يكون فى حكم المرفوع وادعى أنه مذهب مالك انتهى .

(۷) وقول (رواه وكبيع) وهو ابن الجراح المكوفى ثقة إمام صاحب تصانيف منها الجامع وغيره، روى عنه الإمام أحمد وطبقته، مات سنه سبع وتسعين وما ثة قوله ( وله ) أى لوكبيع ( عن إبراهيم ) بن يزيد النخعى الكوفى، يكنى أبا عمران، ثقة من كبار الفقهاء، قال المؤى : دخل على عائشة ولم يثبت له سماع منها، مات سنة ست و تسعين وله خسون سنة أو نحوها

قوله (كانوا) يعنى أصحاب عبد الله بن مسعود كعلقمة والاسود وأبى وائل والحارث بن سويد وعبيدة السلمانى ومسروق والربيع بن خيثم وسويد بن غفلة وغيرهم من سادات التابعين فى زمانهم ( يكرهون التمائم كلها من القرآن وغير القرآن) وهذه الصيغة يستعملها إبراهيم فى حكاية أقوالهم . قلت : والسكراهة عند السلف كراهة التحريم كاهوالمعروف فى نصوص الكتاب والسنة لا كراهة التنزيه المصطلح عليها عند متأخرى الفقهاء . وفيه معرفة تفسير الرقى والتمائم =

#### ۹ - باب

## من تبرَّك بشجرةٍ أو حجرٍ أو نحوهما(') وقول الله تعالى ﴿ أَفَرَأَ يَتُمُ اللَّاتَ والْدُزَّى ﴾ الآيات(''

= وتفسير التولة وأن هذه الثلاث كلها من الشرك من غير استثناء . وإن الرقية والسكلام الحن من العين والحمه ليس من ذلك ، وأن التميمة إذا كانت من القرآن فقد اختلف فيها العلماء هل هي من ذلك أم لا . وأن تعليق الأوتار على الدواب عن العين من ذلك والوعيد الشديد على من تعلق وتراً وفضل ثواب من قطع تميمة من إنسان ، وأن كلام إبراهيم لا يخالف ما تقدم من الاختلاف لان مراده أصحاب عبد الله بن مسعود ، قاله المصنف رحمه الله

(۱) قوله (باب من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما) كبقعة وقبر ومشهد ونحو ذلك و (من) اسم شرط والجواب محذوف تفديره فقد أشرك . يقال : قبرك يتبرك تبركا إذا طلب البركة أو رجاها أو اعتقدها . والبركة نوعان : أحدهما : بركة هي وصف الرب تعالى تضاف اليه إضافة الرحمة والعزة والفعل ، منها تبارك قال تعالى ( تبارك الله رب العالمين ـ تبارك الذي بيده الملك ) . والثانى : بركة هي فعل الرب تعالى وتقدس ، والفعل منها بارك ويتعدى بنفسه تارة وبأداة على تارة ، والمفعول منها مبارك وهو ما جعل منها كذلك ، وكان مباركا بجعله تعالى ، يقال : بارك يبارك بركة . قال تعالى ( وبارك فيها وقدر فيها أقواتها في أربعة أيام سواء المسائلين ) وقال ( سبحان الذي أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الاقصى الذي باركنا حوله ) وقال الشاعر من المسجد الحرام إلى المسجد الاقصى الذي باركنا حوله ) وقال الشاعر

ولست أبالي حين أقتل مسلماً على أى شق كَان فى الله مصرعى وذلك فى ذات الإله وإن يشأ يبارك على أوصال شلو ممزع

(٢) قوله ( وقول الله تعالى ( أفرأ يتم اللات والعزى و مناة الثالثة الآخرى ) قال القرطبي : إن فيها حذفا تقديره أفرأ يتم هذه الآلهة هل نفعت أو ضرت حتى تمكون شركاء لله . والشاهد من الآيات الترجمة أن أهل الجاهلية إنما عبدوا هذه الآوثان وعظموها لما يعتقدونه ويرجونه ويؤملونه من بركتها وشفاعتها ، وهذا هو الذي يقصده مشركو أزماننا بمن عبدوه سواء بسواء . فالتبرك بالمشايخ =

= وقبور الصالحين كالتبرك باللات ، والتبرك بالأشجار كالتبرك بالعزى ، والتبرك بالاحجار كالتبرك بمناة ، وهذه الاوثان الثلاثة من أعظم أوثان أهل الجاهلية من أهل الحجاز ، فاللات كانت لأهل الطائف و من حولهم من العرب ، والعزى كانت لقريش وبني كـنانة . ومناة لبني هلال . وقال ابن هشام : كانت لهذيل وخزاعة . واللات بتخفيف التاء في قراءة الجمهور وقرأ ابن عباس وابن الزبير وبجاهد وغيرهم بتشديد الناء فعلى الاول ذل الاعمش سموا اللات من الإله ، والعزى. من العزيز، ومناة من المنان. واللات كانت صخرة بيضاء منقوشة عليها بيت بالطائف له أستار وسدنة وهم بنو مغيث ، قاله ابن كثير ، وحوله فناء معظم عند أهل الطائف وهم تقيف يفتخرون بهما على من عداهم من أحياء العرب بعد قريش ، قال ابن هشام : وعلى قراءة التشديد كان رجلاً يلتُّ السويق للحاج فمات فعكفوا على قبره ، ذكره البخاري . وروى الفاكهي عن ابن عباس أن اللات لما مات قال لهم عمرو ابن لحيّ إنه لم يمت و لكنه دخل في الصخرة فعبدوها و بنو عليها بيتاً وكانت في موضع مسجد الطائف فلما أسلمت ثقيف بعث رسول الله علي المغيرة بن شعبة فهدمها وحرقها بالنار . وفيه أن أهل الجاهلية كانوا يعبدون الصالحين مع عبادتهم الاصنام ، قاله فى فتح المجيد . وأما العزى فقال ابن جرير : كانت شجرة عليها بناء وأستار بنخلة بين مَكَة والطائف كانت قريش يعظمونها وعن أبي الطفيل قال : لما فتح رسول الله مَرْكِينَ مكة بعث خالد بن الوليد إلى تخلة وكانت بها العزى فأتاها خالد وكانت على ثلاث سمرات فقطع السمرات وهدم البيت المذىكان عليها ثم أتى النبي عَلَيْتُم فأخبره فقال ، ارجع فإنك لم تصنع شيئًا ، فرجع خالد ، فلما أبصرته السدنة وهم حجبتها أمعنوا في الجبل وهم يقولون يا عزى يا عزى فأتاها خالد فإذا امرأة ناشرة شعرها تحفن التراب على رأسها فعلاها خالد بالسيف حتى قتلما ثم رجع إلى رسول الله عليه فأخبره فقال و تلك العزى ، قال ابن هشام: وكانوا يسمعون منها الصوت وكل هذا وما هو أعظم منه يقع في هذه الازمنة عند ضرايح الاموات والمشاهد قاله في فتح الجيد . وأما مناة فـكانت بالمشلل عند قديد بين مكة والمدينة وكانت خزاعة والاوس والخزرج يعظمونها ويملون منها للحج إلى السكعبة ، وأصل اشتقاقها من اسم الله للمنان ، وقيل سميت مناة =

عن أبى واقد الليمى (') قال: خرجنا مع رسول الله عَلَيْكُلُهُ إلى حُنَين ونحن مُ حُدَثاءَ عهد بكفر (۲)، وللمشركين سِدرَة يعكفون عندها و يَنُوطون بها أَسلحتهم (۳)، يقال لها ذات أنواط (''، فررنا بسِدرة

المكثرة ما يمنى أى يراق عندها من الدماء التبرك بها قال البخارى فى حديث عروة عن عائشة رضى الله عنها أنها صنم بين مكة والمدينة ، قال ابن هشام فبعث رسول الله على فهدمها عام الفتح . قال ابن إسحق: وكانت العرب اتخذت مع السكعبة طو اغيت وهى بيوت تعظمها كتعظيم السكعبة ، لها سدنة وحجاب وتهدى لها كالهدى السكعبة و تطوف بها و تنحر عندها . وفيه معرفة تفسير آية النجم قاله المصنف بهدى السكعبة و تطوف بها و تنحر عندها . وفيه معرفة تفسير آية النجم قاله المصنف

- (۱) قوله (عن أبى واقد الليثى) ـ وهو الحارث بن عوف ـ صحاب مشهور مات سنة ثمان وستين وله خمس وثمانون سنة رضى الله عنـه قال : خرجنا مع رسول الله بالله عنين ) اسم واد شرقى مكة معروف قاتل فيه رسول الله بالله هوازن
- ( ٢ ) قولِه ( و بحن حدثاء عهد بكفر ) يشير إلى الذين خرجوا مع رسول الله يَرْائِقُ بمن قرب عهدهم بالإسلام من مسلمة الفتح وكانوا ألفاً ونيفاً
- قوله (ونحن حدثاء عهد بكفر ) قيد أن غيرهم لا يجهل ذلك ، قاله المصنف رحمه الله تمالي
- (٣) فتحله (وللمشركين سدرة يعكفون عندها)والعكوف هو الإقامة على الشيء بالمسكان ولزومه ، ومنه (ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون) وعكوفهم عندها تبركا وتعظما لها لما يعتقدونه فيها من البركة
- قوله (وينوطون بها أسلحتهم )أى يعلقونها عليها للبركة . وفى هذا بيان أن عبادتهم لها بالتعظيم والمكوف والتبرك ، وبهذه الآمور الثلاثة عبدت الآشجار ونحوها ، قاله فى فتح الجيد
- (٤) قوله (يقال لها ذات أنواط) جمع نوط وهو مصدر سمى به المنوط قوله ( فررنا بسدرة فقلنا يا رسول الله: اجمل لنا ذات أنواط كما لهم ==

فقلنا: يارسول الله اجعل لنا ذاتَ أَنواط كَا لَمْ ذَاتُ أَنواط، فقال رسول الله عَلَيْنَ وَ اللهُ أَكْبِر . إنه وسول الله عَلَيْنَ وَ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ وَ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ وَ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَانَ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْ

= ذات أنواط) فلما رآها رسول الله على عنها في يوم صائف الظل هو أدنى منها، وقال (الله أكبر) وفي رواية الترمذي و سبحان الله ، كبر ربه وعظمه و نزهه عن أن يتقرب إليه بمثل هذا . وفيه أن المنتقل من الباطل الذي اعتاده قلبه لا يأمن أن يكون في قلبه بقية من تلك العادة لقوله : ونحن حداً عهد بكفر وأنه متقرر عندهم أن العبادات مبناها على الامر فصار فيه التنبيه على مسائل القبر، أما من ربك فواضح، وأما من بنيك فن إخباره بأنباء الغيب، وأما ما دينك فن قولهم واجعل لنا . . إلى آخره ، . وفيه التكبير عند التعجب خلافا لمن معرفة صورة الامر الذي طلبوا، وكونهم لم يفعلوا وكونهم قصدوا التقرب إلى معرفة صورة الامر الذي طلبوا، وكونهم لم يفعلوا وكونهم قصدوا التقرب إلى الحسنات والوعد بالمففرة ماليس لغيرهم، وأن النبي عليها لم يعذرهم بل رد عليها بقوله و الله أكبر، إنها السنن لنتبعن سنن من كان قبلكم ، فغلظ الامر بهذه بغوله و الله المصنف رحه الله

(1) قوله (إنها السنن) بضم السين أى الطرق أى ستفعل هذه الامة مافعلت الامم قبلها من الشرك فما دونه كما فى حديث أبى سعيد و لنتبعن سنن من كان قبله حذو القُدُدَّة بالقذة حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه ، قالوا يا رسول الله : اليهود والنصارى ؟ قال و فن ، وفيه القاعدة الهكلية لقوله و إنها السنن ، وأن هذا علم من أعلام النبوة لسكونه وقع كما أخبر . وأن ماذم الله به اليهود والنصارى فى القرآن أنه لنا ، يعنى إذا عملنا كعملهم . وأن سنة أهل المكتاب مذمومة والنصارى فى القرآن أنه لنا ، يعنى إذا عملنا كعملهم . قال شيخ الإسلام هذا خرج منه كسنة المشركين قاله المصنف رحمه الله تعالى . قال شيخ الإسلام هذا خرج منه عزج الخبر عن وقوع ذلك والذم لمن يفعله كما يخبر عما يفعله الناس بين يدى الساعة من الاشراط والامور المحرمة ولا يقال إن كان الكتاب والسنة قد دلا على أنه على وقوع ذلك فا فائدة النهى عنه لان الكتاب والسنة أيضا قد دلا على أنه ي

قلتم والذى نفسى بيده كما قالت بنو إسرائيلَ لموسى ﴿ اَجْعَلُ لَنَا إِلَهُمَا كَا اللَّهَا كَا اللَّهَا كَا اللّ كما لهم آلهة ، قال إنكم قوم تجهلون ﴾ لتركبنُ سَننَ من كان قبلَـكم » رواه الترمذي وصححه (۱)

— لا يزال في هذه الآمة طائفة متمسكة بالحق الذى بعث الله به محمداً بَرَائِيَّةٍ إلى قيام الساعة وأنها لا تجتمع على ضلالة ، فني النهى عن ذلك تكثير لهذه الطائفة المنصورة وتثبيتها ، وزيادة إيمانها فنسأل الله المجيب أن يجملنا منها . وأيضا لو فرض أن الناس لا يترك أحد منهم هذه المشابهة المنكرة لمكان في العلم بها معرفة القبيح والإيمان بذلك فإن نفس العلم والإيمان بماكرهه الله خير وإن لم يعمل به ، بل فائدة العلم والإيمان أعظم من فائدة بجرد العمل الذى لم يقترن به علم ، ثم لو فرض أنا علمنا أن الناس لا يتركون المنكر ولا يمترقون بأنه منكر لم يكن ذلك ما نعا من إبلاغ الرسالة وبيان العلم بل ذلك لا يستبط وجوب الإبلاغ ولا وجوب الأمر والنهى في إحدى الروايتين عن أحد ، وهو قول كثير من أهل العلم ، انتهى ماخصاً

(1) قوله (قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى: اجمل لنا إلها كما هم آلهة ، قال: إنسكم قوم تجهلون ، لتركبن سنن من كان قبله كم رواه الرمذي وصححه ) وفيه الامر السكبير أنه أخبر أن طلبتهم كطلبة بني إسرائيل لما قالوا لموسى اجمل لنا إلاها وأن نني هذا من معني لا إله إلا الله مع دقته وخفائه على أولئك وأنه حلف على الفتيا وهو لا يحلف إلا لمصلحة . وأن الشرك فيه أكبر وأصغر لانهم لم يرتدوا بهذا قاله المصنف . فاذا كان اتخاذ شجرة لتعليق الاسلحة وأسغر لانهم لم يرتدوا بهذا قاله المصنف . فاذا كان اتخاذ شجرة لتعليق الاسلحة حكم ماحدث من عباد القبور من دعاء الاموات والاستغاثة بهم والذبح والنذر حمم ماحدث من عباد القبور من دعاء الاموات والاستغاثة بهم والذبح والنذر عندها وجعل السدنة والحجاب لها ، وأي نسبة بين هذا وبين تعليق الاسلحة غلى عندها وجعل السدنة والحجاب لها ، وأي نسبة بين هذا وبين تعليق الاسلحة غلى شجرة تبركا ، انتهي من الشرح بتصرف . وفيه أن العبرة بالمعاني لا بالاسماء ، ولهذا جمل طلبتهم كطابة بني إسرائيل ، ولم يلنفت إلى كونهم سموها ذات =

ـــ أنواط فالمشرك مشرك وإن سمي شركم ما سماه ، قاله في فتح المجيد. قلت وهذا كتسمية مشركى زماننا دعاء الأموات والغائبين توسلا، قال الحافظ أبو محد عبد الرجن بن إسماعيل الشافعي المعروف بأبي شامة في كتاب البدع و الحوادث : ومن هذا ماعم الابتلاء به من تُزيين الشيطان للعامة تخليق بعض الحيطان وإسراج مواضع غصوصة في كل بلد يحكي لهم حاك أنه رأى في منامه بها أحداً عن شهد بالصلاح والولاية فيفعلون ذَلَك يحافظون عليه مع تضييعهم لفرائض الله تعالى وسننه ويظنون أتهم متقربون بذلك ثم يتجاوزون هذا إلى أن يعظم وقع تلك الآماكن في قلوبهم فيعظمو نها ويرجون الشفاء لمرضاهم وقضاء حوائجهم بالنذر لها وهي من عيون وشجر وحائط وحجر ، وفي مدينة دمشق من ذلك مواضع متعددة كعوينة الحمى خارج باب توما والعمود المخلن داخل باب الصفير والشجرة الملعونة خارج باب النصر في نفس قارعة الطريق ، سهل الله قطعها واجتثاثها من أصلها ، فما أشبهها بذات أنواط الواردة فى الحديث انتهى . قلت ومن هذا افتتان بعض العوام بعين ثجم التي في الاحساء فيقصدونها للاستشفاء لمرضاهم فما أشبهها بعوينة الحمى ، وكل هذا شرك وضلال فيجب النهى عنه . وفيه الحوف من الشرك وأن الإنسان قد يستحسن شيئًا يظن أنه يقربه إلى الله وهو مما يبعده من رحمته ويقربه من سخطه ، ولا يعرف هذا على الحقيقة إلا من عرف. ما وقع فى هذه الازمان من كثير من العلماء والعباد مع أرباب القبور من الغلو فيها وصرف حيل العبادة لها ويحسبون أنهم على شيء وهو الذنب الذي لا يغفره الله . ننبيه : ذكر بعض المتأخرين أن التبرك بآثار الصالحين مستحب كشرب سؤرهم والتمسح بهم أو بثيابهم وحل المولود إلى أحدهم ليحنكه بتمرة حتى يكون أول ما يدخل جوفه ريق الصالحين ، والنبرك بعرقهم. وقد أكثر من ذلك النووى في شرح مسلم في السكلام على الاحاديث التي فيها أن الصحابة فعلوا ذلك مع النبي و خلن أن غير النبي بَالِيِّةِ بمن بدعى صلاحه مثله ، وهذا خطأ صريح لوجوه: منها عدم المقاربة فضلًا عن المساواة للنبي يُرَكِّينُهُ في الفضل ، ومنها عدم تحقق الصلاح ولا يتحقق ذاك إلا بصلاح القلب وهُو أمر لا يمكن الاطلاع عليه إلا بنص. ومنها أن الصحابة لم يكونوا يفعلون ذلك مع غيره ﷺ لا في حياته ولا بعد م - 7 \* الحر النضيد

#### ١٠ - باب

## ما جاء في الذبح لغــــــير الله(١)

وقول الله تعالى ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتَى ونُسُكَى وَنَحْيَاىَ وَنَمَاتَى للهِ ربُّ العسالمينَ لا شَريكَ له ﴾ (٧) الآية . وقوله ﴿ فَصَلِّ لِرَ ّبْكَ

\_\_ موته ، ولو كان خيراً لسبقونا اليه فيكون هذا من خصائص النبي مُلِيَّةِ انتهى ملخصا من الشرح .

(١) قوله ( باب ما جاء فى الذبح لغير الله )أى من النهى الاكيد والوعيد الشديد ، وأنه شرك ينافى التوحيد

(٣) قوله (وقول الله تعالى: قل إن صلاتى ونسكى وعياى ومماتى لله رب العالمين لا شريك له ) أى قل يا محمد لهؤلاء المشركين الذين يعبدون غير الله ويذبحون لغيره: إن صلاتى يشمل الفرائض والنوافل والصلوات كاما عبادة وقد اشتملت الصلاة على نوعى الدعاء دعاء المسئلة ودعاء العبادة فما كان فيها من السؤال والطلب فهو دعاء مسئلة وما كان فيها من الحمد والثناء والتسبيح والركوع والسجود وغير ذلك من الاركان والواجبات ، فهو دعاء عبادة وهذا هو التحقيق قد تسميتها صلاة لا بها اشتملت على نوعى الدعاء الذي هو صلاة لغة وشرعا ، قاله شيخ الإسلام رحمه الله تعالى

قوله (ونسكى) قال سعيد بنجبير، ونسكى: أى ذبحى، وقال بجاهد: النسك الذبح فى الحج والعمرة

قوله (وعياى وبماتى) أى ما آنيه فى حياتى وما أموت عليه من الإيمان والعمل الصالح ( لله رب العالمين ) خالصا لوجهه لا شريك له فى شىء من ذلك ولا فى غيره من أنواع العبادة . فالصلاة أجل العبادات البدنية ، والنسك أجل العبادات المالية

قوله (وأنا أول المسلمين) قال قتادة من هذه الآمة لآن إسلام كل نبي متقدم على إسلام أمته . ووجه مطابقة الآية للترجمة أن الله تمالى تعبد عباده بأن يتقربوا اليه بالنسك كما تعبدهم بالصلاة وغيرها منأنواع العبادات وأمرهم أن يخلصوا \_\_\_

## وَانْحِرْ ﴾ (۱).

### عن على (٢) رضى الله عنه قال: حَدَّثني رسولُ الله عَيَالِيَّةِ بأربع

= جميع ذلك له دون ما سواه ، فاذا تقربوا إلى غير الله بالذبح أو غيره من أنواع العبادة فقد جعلوا لله شريك له ، نفى أن يكون لله شريك فى هذه العبادات وهو بحمد الله واضح قاله فى فتح المجيد . وفيه معرفة تفسير : إن صلاتى و نسكى قاله المصنف رحمه الله

(1) وقوله (فصل لربك وانحر) قال شيخ الإسلام أمره الله أن يجمع بين هاتين العبادتين وهما: الصلاة والنسك الدالتان على القرب والتواضع والافتقار وحسن الظن وقوة اليقين وطمأنينة الفلب إلى الله وإلى عدته ، عكس حال أهل السكبر والنفرة وأهل الذي عن الله الدين لا حاجة لهم في صلاتهم إلى رجهم يسئلونه إياها ، والذين لا ينحرون له خوفا من الفقر ، ولهذا جمع بينهما في قوله (فصل لربك وانحر ) فانهما أجل ما فيتقرب به إلى الله ، ولهذا أتى فيهما بالفاء الدالة على السبب لان فعل ذلك سبب القيام بشكر ما أعطاه الله من الكوثر وما يحتمع للعبد في الصلاة لا يحتمع له في غيرها كما عرفه أرباب الفلوب الحية وما يحتمع له عند النحر إذا قارنه الإيمان والإخلاص من قوة اليقين وحسن الظن أمر عجيب وكان والله كثير الصلاة كثير النحر انهى ، وفيه معرفة تفسير (فصل أمر بحيب وكان والله المصنف رحمه الله تعالى

(٢) قوله (عن على) وهو الإمام أبو الحسن على بن أبي طالب الهاشمى ابن عم النبي يتألي وزوج فاطمة الزهراء رضى الله عنها ، كان من السابقين الأولين ومن أهل بدر وبيعة الرضوان وأحد العشرة المشهود لهم بالجنة ورابع الحلفاء الراشدين ، ومناقبه مشهورة قنله ابن ملجم الخارجي في رمضان سنة أربعين (قال حدثني رسول الله يتألي بأربع كلمات لعن الله من ذبح لغير الله ) أصل اللمن الطرد والإبعاد من الله ، ومن الخلن السب والدعاء قاله أبو السعادات ، وهذا هو الشاهد من الحديث المترجة

قال شيخ الإسلام على قوله تعالى ﴿ وما أهل به لغير الله ﴾ ظاهره أنه ما ذبح الغير الله مثل أن يقال هذا ذبيحة لـكذا و إذا كان هذا هو المقصود فسواء لفظ =

## كلمات: « لَعَنَ اللهُ من ذَبِحَ لغير الله ، لَعَنَ اللهُ من لَعَن والدِّيهُ (١)،

= به أو لم يلفظ وتحريم هذا ظهر من تحريم ما ذبح النصر اني الحم وقال فيه باسم المسيح ونحوه كما أن ما ذبحناه متقربين به إلى الله تعالى أزكى وأعظم مما ذبحناه للحم وقلنا عليه باسم الله ، فاذا حرم ماقيل فيه باسم المسيح أو الزهرة فلأن يحرم ما قيل فيه لاجل المسيح أو الزهرة أو تصد به ذلك أولَى ، فإن العبادة لغير الله أعظم كفراً من الاستمانة بغير الله ، فعل هذا لو ذبح لغير الله متقرباً إليه يحرم وإن قال فيه باسم الله كما قد يفعله طائفة من منافق هذه الامة الذين يتقربون إلى الكواكب بالذبح والبخور ونحو ذلك وإن كان هؤلاء مرتدين لانباح ذبيحتهم بحال، لسكن يجتمع في الذبيحة مانعان : الاول : أنها بما أهل به لغير الله . والثاني : أما ذبيحة مرتد . ومن هذا ما يفعله الجاهلون بمكة من الذبح للجن ولهذا يروى عن الني مُرَاقِيُّ أنه نهى عن ذبائح الجن . قال الزيخشري كانوا إذا اشتروا داراً أو بنوها أو استخرجوا عينا ذبحوا ذبيحة خوفا من أن تصيبهم الجن فأضيفت اليهم الذبائح لذلك قال في الشرح: قال النووى وذكر الشيخ إبراهيم المروزى من أصحابنا أن ما ذبح عند استقبال السلطان تقربا إليه أفتى أهل بخارى بتحريمه لانه عا أهل به لغير الله . قال الرافعي : إنما يذبحونه استبشاراً بقدومه فهو كذبح العقيقة لولادة المولود قال في الشرح: إن كانوا إنما يذبحونه استبشاراً كما ذكر الرافعي فلا يدخل في ذلك وإن كانوا يذبحونه تقرباً اليه فهو داخل في الحديث انتهى. وإنى لاعجب من كلام الرافعي وقياسه الذبح للسلطان تقربا اليه وتعظيماً له عند قدومه الذي هو شرك أكبر على العقيقة التي هي سنة نبوية وأعجب منه مُوَّافَقَهُ الشَّارِحِ له على ذلك وهذا القياس إنما يُصح لو كانت العقيقة مشروعة عند وضع المولود وهي إنما تشرع في اليوم السابع من الولادة فما بعده، اللهم إنا نعوذ بك من سوء الفهم وانقلاب الحقائق

(١) قول (لعن الله من لعن والديه ) يعنى أباه وأمه وإن علوا، وفي الصحيح أن رسول الله ﷺ قال و من السكبائر شتم الرجل والديه ، قالوا وهل يشتم الرجل والديه قال و نعم ، يسب أبا الرجل فيسب أباه ويسب أمه فيسب أمه ،

لَعَنَ اللهُ مِن آوَىٰ محدِثاً (')، لعناللهُ من غَيِّرَ مَنارَ الْأَرْض ('')» رواه مسلم . وعن طارق بن شهاب (") أن رسول الله ﷺ قال « دخل

(١) قوله (لعن ألله من آوى محدثا) وهو بفتح الهمزة ممدودة إلى ضمه الميه، وحماه، وأما محدثا فقال أبو السعادات يروى بكسر الدال وفتحها على الفاعل والمفعول فعنى السكسر من نصر جانيا وآواه وأجاره من خصمه وحال بينه وبين أن يقتص منه، والفتح هو الآمر المبتدع نفسه ويكون معنى الإيواء فيه الرضى به والنصر فإنه إذا ارتضى بالبدعة وأقر فاعلها ولم ينكر عليه فقد آواه. قال ابن الهيم: هذه السكبيرة تختلف مراتبها باختلاف مراتب الحدث فى نفسه فسكلها كان المحدث فى نفسه فسكلها كان المحدث فى نفسه أكبر كانت السكبيرة أعظم

(٢) قوله (لعن الله من غير منار الارض بفتح الميم علامات حدودها وهي التي توضع لتمييز حتى الشركاء إذا اقتسموا ما بينهم في الارض والدور. قال المصنف: وهي المراسيم التي قفرق بين حقك وحق جارك فتفيرها بتقديم أو تأخير. قال في النهاية: منار الارض معالمها وحدودها، وفي الحديث، من ظلم شبرا من الارض طوقه من سبع أرضين يوم القيامة ، . ومن تغيير منارالارض ما يفعله بعض فسفة الكتاب والمحامين من التلاعب في الحجج والسجلات وتغيير حدودها بزبادة أو نقص فيها أو إخفاء الحجج وعمل استحكامات بخلافها حتى يعود الوقف ملكا أو إخفاء شرط الواقف لإخراج مستحق وإدخال غيره ، كا هو جار كشيراً نسأل الله العافية ، وفيه البداءة بلعنة من ذبح لفير الله ولمن من لمن والديه ، ومنه أن تلعن والدي الرجل فيلمن والديك ولمن من آوى محداً وهو الرجل يحدث شيئاً يجب فيه حق لله فيلتجيء إلى من يجيره من ذلك والفرق بين الرجل يحدث شيئاً يجب فيه حق لله فيلتجيء إلى من يجيره من ذلك والفرق بين الرجل يحدث شيئاً يجب فيه حق لله فيلتجيء إلى من يجيره من ذلك والفرق بين وأما المن الفاسق المعين ففيه قولان: أحدهما أنه جائز اختاره ابن الجوزى وغيره والثاني لا يجوز ، اختاره أبو بكر عبد المريز: وشيخ الإسلام .

(٣) قوله (وعن طارق بن شهاب ) البجلى الآحسى أبو عبد الله رضى الله م قال أبو داود: رأى النبي مِرَائِقٍ ولم يسمع منه شيئا ، قال الحافظ إذا ثبت أنه لم يسمع منه فروايته عنه مرسل صحابى أنه لم يسمع منه فروايته عنه مرسل صحابى وهو مقبول على الراجح ، وكانت وفاته على ماجزم به ابن حبان سنة ثلاث \_

الجنة رجل في ذُبابٍ ودخل النارَ رجل في ذُبابٍ » قالوا : ؟ وكيف ذلك يا رسول الله ؟ قال « مرَّ رجلان على قوم لهم صنم لا يجوزُهُ أحد حتى يقرِّب له شيئاً، فقالوا لاحدهما: قرَّب. قال : ليس عندى شيء أُقرِّب والوا له : قرَّب ولو ذباباً فقرَّب ذُباباً فحلوا سبيله فدخل النار ، وقالوا للآخر قرَّب فقال : ما كنت لاقرَّب لاحد شيئاً دُونَ الله عزَّ وجل ً ، فضر بوا عنقه ، فدخل الجنة » (۱) رواه أحد

و ثمانين (أن رسول الله ﷺ) قال: , دخل الجنة رجل فى ذباب ردخل النار رجل فى ذباب ، أى من أجله وبسببه ، قالوا: وكيف ذلك يا رسول الله ؟ كأنهم تقالوا ذلك لأن الجنة لا يدخلها أحد إلا بالاعمال الصالحة والنار لا يدخلها أحد إلا بالاعمال السيئة واحتقروا الذباب فتعجبوا من ذلك فبين لهم النبي واللهم ما ما ما الذباب فتعجبوا من ذلك فبين لهم النبي واللهم ما ما هذا الأمر الحقير عظيما يستحق هذا عليه الجنة ، ويستحق هذا عليه النار . (فقال: مر رجلان على قوم لهم صنم ) والصنم ما كان منحوتا على صورة ويملق عليه الوثن

<sup>(</sup>۱) قوله (لا يجاوزه - أى لا يم به - أحد حتى يقرب له شيئاً فقالوا لاحدهما قرب. قال: ليس عندى شيء أفرب. قالوا: قرب ولو ذبابا ، فقرب ذبابا فلوا سببله فدخل الناز . وقالوا للآخر قرب . فقال: ماكنت لاقرب لاحد شيئاً دون الله عز وجل فضربوا عنقه ، فدخل الجنة (وفي هذه القصة العظيمة وهي قصة الذباب أنه دخل النار بسبب الذباب الذي لم يقصده بل فعله تخلصاً من شرهم وأنه مسلم قبل تقريب الذباب لانه لو كان كافرا لم يقل دخل النار في ذباب ، وفيه أن عمل القلب هو المقصود الاعظم حتى عند عبدة الاوثان. قال المصنف رحمه الله : وفيه بيان عظم الشرك ولو في شي يسير حقير فكيف بمن المصنف رحمه الله : وفيه بيان عظم الشرك ولو في شي يسير حقير فكيف بمن المستسمن الإبل والبقر والغنم ويقربها لغير الله من ميت أو غائب أو طاغوت أو مشهد أو غير ذلك . وقد عمت البلوى بهذا في الامصار وما هو أعظم منه عنه

#### ١١ - باب

# لا يُذَبُّحُ بِنِهِ بَكَانٍ يُذْبَحُ فيـــه لغيرِ الله'' وقول الله تعالى ﴿ لَا تَقُمْ فيهِ أَبْدَأَ ﴾ الآية''

= فلا حول ولا قوة إلا بالله . وفيه معرفة قدر الشرك فى قلوب المؤمنين كيف صبر على القتل ولم يوافقهم على طلبتهم مع كونهم لم يطلبوا إلا العمل الظاهر . وفيه شاهد للحديث الصحيح و الجنة أقرب إلى أحدكم من شراك نعليه والنار مثل ذلك ، ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(١) قوله (باب لا يذبح لله في مكان يذبح فيه لغير الله ) لا نافية ويحتمل أنها للنهى وهو أظهر، قاله في فتح المجيد. ذكر المصنف رحمه الله هذه الترجمة في النهى عن الذبح لله في المحكان الذي يذبح فيه لغير الله لئلا تقع مشابهة أهل الشرك في ذبحهم لطواغيتهم

(۲) قهله (وقول الله تعالى ﴿ لا تقم فيه أبداً ﴾ الآيات ) هذا نهى من الله تعالى لنبيه أن يقوم فى مسجد الضرار الذى بناه المنافقون ضراراً وكمفراً وتفريقاً بين المؤمنين وإرصاداً لمن حارب الله ورسوله والامة تبع له فى ذلك. والشاهد من الآية للترجمة أن الله نهى رسوله أن يقوم فى مسجد الضرار لانه أسس على معصية الله ، مع أنه لا يقوم فيه إلا لله فكذلك المواضع التى أعدت للذبح لغير الله لا يجوز أن يذبح فيها الموحد لله لانها قد أسست على معصية الله والشرك به . وقد كان سبب نزول هذه الآيات الكريمة أنه كان بالمدينة قبل مقدم رسول الله يتالي رجل من الخورج يقال له أبو عامر الراهب وكان قد تنصر فى الجاهلية وكان له شرف فى الخزرج كبير فلما قدم رسول الله يتالي المدينة والجتمع المسلمون عليه وأظهرهم الله يوم بدر شرق اللهين بريقه وخرج إلى مكا واجتمع المسلمون عليه وأظهرهم الله يوم بدر شرق اللهين بريقه وخرج إلى مكا فألهم على حرب رسول الله يتالي فاجتمعوا بمن وافقهم من أحياء العرب وقدموا عام أحد ، وكان من أمر المسلمين ما كان ، وامتحنهم الله عز وجل ، وكانت العاقبة للمتقين ، وكان هذا الفاسق قد حفر حفراً فيها بين الصفين فوقع فى إحداهن =

 رسول الله مالية وأصيب ذلك اليوم وجهه وكسرت رباعيته الينى السفلى ، وشج رأسه صلوات الله وسلامه عَليه ، وتقدم أبو عامر في أول المبارزة إلى قوم من الانصار فخاطبهم واستهالهم إلى نصره ، فقالوا : لا أنعم الله بك عينايا فاسق ه فرجع وهو يقول : والله لقد أصاب قوى بعدى شر ، وكان رسول الله عليه قد دعاه قبل فراره وفرأ عليه القرآن فأبي أن يسلم وتمرد ، فدعا عليه رسول ألله عَلِيَّةٍ أَنْ يَمُوتُ بِعِيدًا طِرِيدًا فِنَالِنَهُ هَذَهُ الدَّعُوةُ . وذلك أنه لما فرخ الناس من أحد ورأى أمر رسول الله مِرَالِيِّهِ في ارتفاع ذهب إلى هرقل ملك الروم يستنصره على النبي يَرْالِيُّهِ فوعده ومناه وَأَقَام عنده وكنب إلى جماعة من قومه من أهل النفاق يعدهم أنه سيقدم بحيش يقاتل به رسول الله ﷺ ، وأمرهم أن يتخذوا له معقلا لمن يقدم عليهم من عنده ، فشرعوا في بناء مسجد الضرار ، وذكروا أنهم بنوه المنعفة وأهل العلة في الليلة الشاتية وطلبوا من النبي ﷺ أن يصلي فيه وكان قد تأهب للخروج إلى غزوة تبوك ، فقال : ﴿ إِذَا رَجْعُنَا إِنْ شَاءَ اللَّهِ تَعَالَى ، فَلِمَا قَمْلُ راجما إلى المدينة ولم يبق بينه وبينها إلا يوم أو بعض يوم، نزل عليه الوحى بخبر المسجد ، فيمث اليه مالك بن الدخشم أخا بنى سالم بن عوف ومعن بن عدى أو أخاه عامر بن عدى فهدماه وحرقاه ، وأنزل الله فيه ﴿ والذين اتخذوا مسجداً ضراراً وكفراً وتفريقاً بين المؤمنين وإرصاد! لمن حارب الله ورسوله من قبل وليحلفن إن أردنا إلا الحسني ، والله يشهد إنهم الكاذبون . لا نقم فيه أبداً ، لمسجد أسس على التقوى من أول يوم أحق أن تقرم فيه ، فيه رجالُ يحبون أن يتطهروا ﴾ روى الإمام أحمد وأن خزيمة وغيرهما عن عويم بن ساعدة الانصاري أن الذي يُزَلِقُهِ أَمَاهُم في مسجد قباء فقال , إن الله أحسن عليم الثناء بالطهور في قصة مسجدكم، فما هذا الطهور؟ وفقالوا : والله يا رسول الله ما نعلم شيئًا إلا أنه كان لنا جيران من اليهود فـكانو ا يفسلون أدبارهم من الغائط ففسلناً كما غسلوا . وفي رواية عن جابر وأنس , هو ذاك فعليسكموه ، رواه ابن ماجه وابن أبي حاتم والدارقطني والحاكم

قوله ﴿ وَالله يحب المطهرين ﴾ قال أبو العالية : إن الطهور بالماء لحسن ولكنهم المتطهرون من الذنوب. فنهى الله رسوله برائي عن الصلاة فيه وحثه على الصلاة فى مسجد قباء الذى أسس من أول يوم بنى على التقوى وهى طاعة الله =

## عن ثابت بن الضَّحَّاك (١) رضي الله عنه قال: نَذَرَ رجل أن يَنْحَر

= ورسوله وجمعاً لكلمة المسلمين ومعقلا للإسلام وأهله. قال ابن كثير : وفيه دليل على استحباب الصلاة مع الجماعة الصالحين المتنزهين عن ملابسة القاذورات، المحافظين على إسباغ الوضوء . وفيه إثبات المحبة ، قاله فى الشرح . وقد جاء فى الصحيح أن رسول الله يمالي كان يزور قباء راكباً وماشياً ، وجاء فيه أيضا أن رسول الله يمالي قال : صلاة فى مسجد قباء كعمرة . وقد ذهب جماعة من السلف منهم ابن عباس وعروة وعطية والشعبي وغيرهم إلى أن المسجد المذكور فى الآية هو مسجد قباء ويؤيده قوله تعالى ( فيه رجال يحبون أن يتطهروا ) قاله فى فتح المجيد . وقيل هو مسجد رسول الله يمالي المحبد المذي رواه مسلم قال المحبد قباء ، وقال الآخر : هو مسجد رسول الله يمالي ، فقال رسول الله يمالي مسجد قباء ، وقال الآخر : هو مسجد رسول الله يمالي ، فقال رسول الله يمالي وهذا صحيح ولا منافاة بين الآية والحديث لآنه إذا كان مسجد قباء قد أسس على وهذا صحيح ولا منافاة بين الآية والحديث لآنه إذا كان مسجد قباء قد أسس على التقوى من أول يوم فسجد رسول الله يمالي بطريق الآولى انتهى .

وقال شيخ الإسلام: على قوله لا تقم فيه أبداً فإنه من أمكنة العذاب. قال سبحانه ﴿ أَفْنَ أَسَسَ بِفَيَانِهِ عَلَى تَقْوَى مِن الله ورضوان خير أم من أسس بِفيانه على شفا جرف هار ﴾ فانهار به فى نار جهنم وقد روى أنه لما هدم خرج منه دخان . وهذا كما أنه ندب إلى الصلاة فى أمكنة الرحمة كالمساجد الثلاثة ومسجد قباء ، فكذلك نهى عن الصلاة فى أماكن العذاب . وأما أماكن الكفر التى لم يكن فيها عذاب ، إذا جعلت مكانا للإيمان والطاعة فهذا حسن ، كما أمر النبي عليها أهل الطائف أن يجعلوا المسجد مكان طاغيتهم ، وأمر أهل اليمامة أن يتخذوا المسجد مكان بيعة كانت عندهم انتهى . وفيه معرفة تفسير ﴿ لا تقم فيه أبدا ﴾ وأن المعصية قد تؤثر فى الارض وكذلك الطاعة ، قاله المصنف رحمه الله

(۱) قوله (عن ثابت بن الضحاك) بن خليفة الأشهلي صحابي مشهور روى عنه أبو قلابة وغيره مات سنة أربع وستين (قال تذر رجل أن ينحر (بلا ببوانة) بضم الموحدة وقيل بفتحها ، قال البغوى: موضع في أسفل مكة دون يلم، وقال أبو =

إبلا بِبُوانة فسأل النبي مِتَطِينَةِ فقال « هلكان فيها وَثَنَ من أوثان الجاهلية يُعبَد »؟ قالوا: لا • قال: « فهلكان فيها عيد من أعيادهم »؟ قالوا: لا • فقال رسول الله مِتَطِينَةِ « أوف بنَذْرِك (١) ، فإنه لا وَفاء

السمادات: هضبة من وراء ينبع (فسأل الذي بالله فعال هل كان فيها وثن من أو المان الجاهلية بعبد قالوا: لا) والوثن ماليس منحوناً على صورة، والصنم ما كان منحونا على صورة ويطلق عليه أيضا الوثن (فقال: هل كان فيها عيد من أعيادهم قالوا: لا) قال شيخ الإسلام: العيد اسم لما يعود من الاجتماع العام على وجه معتاد عائدا ما يعود السنة أو بعود الاسبوع أو الشهر ونحو ذلك والمراد هنا الاجتماع المعتاد من اجتماع أهل الجاهلية ، فالعيد يجمع أمورا منها يوم عائد ليوم الفطر ويوم الجمعة ومنها اجتماع فيه ومنها أعمال تتبع ذلك من العبادات والمعادات وقد يختص العيد بمكان وقد يكون مطلقا ، وكل من هذه الامور يسمى عيداً ، والزمان كقول النبي والمحتماع والاعمال كقول ابن عباس رضى الله عنهما : شهدت للسلين عيدا ، والإجتماع والاعمال كقول النبي والحيد مع رسول الله على المحتماع والاعمال كقول النبي والتحقيق وهو الغالب كقول النبي وقد يكون لفظ الميد اسما لجموع اليوم والعمل وهو الغالب كقول النبي وقد يكون لفظ الميد اسما لجموع اليوم والعمل وهو الغالب كقول النبي وقد يكون لفظ الميد أما النبي والمحتماء وله والعمل وهو الغالب كقول النبي والمحتمد المحتمد المحت

(۱) قوله (فقال:أوف بنذرك) حيث تحقق عدم المانع من الوفاء به (فإنه لاوفاء لنذر في معصية الله ). وفيه أنه لاوفاء لنذر في معصية الله قاله المصنف رحمه الله وهذا يدل على تحريم الوفاء بنذر المعصية وهل تجب فيه كفارة يمين على قولين هما روايتان عن أحمد إحداهما: تجب ، وهي المذهب ، روى عن ابن عباس وابن مسعود ، وبه قال أبو حنيفة وأصحابه لحديث عائشة رضي الله عنها مرفوعا لا نذر في معصية وكمفارته كفارة يمين ، رواه أحمد وأهل السنن واحتج به أحمد وإسحق ، والثاني لا تجب فيه كفارة يمين ، روى ذلك عن مسروق والشعي والشافي لحديث الباب

لندرٍ فى معصية الله ، ولا فيما لا يَملكُ ابنُ آدم » رواه أبو داود ، (۱<sup>۰)</sup> وإسناده على شرطهما <sup>(۱)</sup>

= قال شيخ الإسلام: وأما نذره لغير الله فهو بمنزلة أن يحلف بغير الله والحالف بالمخلوقات لا وفاء عليه ولا الكفارة ، وكذلك الناذر للمخلوقات ، فإن كليها شرك ، والشرك ليس له حرمة بل عليه أن يستغفر الله من هذا العقد ، ويقول ما قال النبي بيالية و من حلف باللات والعزى فاليقل لا إله إلا الله ، وفيه أن تخصيص البقية بالنذر لا بأس به إذا خلا من الموافع ، والمنع منه إذا كان فيه وثن من أوثان الجاهلية ولو بعد زواله ، والمنع منه إذا كان فيه عيد من أعيادهم ولو بعد زواله ، وأنه لا يجوز الوفاء بما نذر في تلك البقعة لانه نذر معصية والحذر من مشاجة المشركين في أعيادهم ولو لم يقصده قاله المصنف رحمه الله ، قال في قرة العيون : وفيه المنع من اتخاذ آثار المشركين محلا للعبادة لكونها صارت محلالما عبادة فلا تفعل في هذه الاماكن الحبيثة التي اتخذت محلا لما يسخط الله تعالى . عبادة فلا تفعل في هذه الاماكن الحبيثة التي اتخذت محلا لما يسخط الله تعالى . فيهذا صار الحديث شاهدا للترجة ، والمصنف لم يرد التخصيص بالذبح وإنما ذكر فاه عن شيخ الإسلام فيا تقدم أول الباب

- (1) قوله (ولا فيا لا يملك ابن آدم رواه أبو داود)، يعنى إذا أضاف النذر إلى معين لا يملكه بأن قال: إن شنى الله مريضى فلله على أن أعتق عبد فلان، فأما إذا النزم فى الذمة شيئا لا يمله كأن يقول: إن شنى الله مريضى فلله على أن أعتق رقبة ، وهو فى تلك الحال لا يمله لا تيدتها فيصح نذره ، وإذا شنى مريضه ثبت النذر فى ذمته . وفيه أنه لا نذر فيا لا يملك ، قاله المصنف رحه الله
- (٢) قوله (وإسناده على شرطهما) أى البخارى ومسلم، وشرط البخارى في حمة المعنمن اللقي مع المعاصرة وأما غير المعنعن فيكتنى فيه المعاصرة وبدونها مثل حدثنا لانها صريحة في المشافهة وأما مسلم فاكتنى بالمعاصرة مع إمكان اللق ع

#### ١٢ - ياسي

### مِنَ الشَّركِ النَّذَرُ لغير الله (١)

وقولِ الله تعـالى ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذَرَ ﴾ وقوله ﴿ ومَا أَنفَقُمُ مِن نَذَرِ فَإِنَّ اللهَ يَعْلَمُهُ ﴾ (\*)

(1) قول (باب من الشرك النذر لغير الله) تعالى أى لسكو نه عبادة يجب الوفاء به إذا نذره الله تعالى (وقول الله تعالى: يوفون بالندر ويخافون يوما كانشره مستطيرا) قال ابن كثير أى يتعبدرن الله تعالى فيا أوجبه عليهم من فعل الطاعات الواجبة بأصل الشرع، وما أوجبوه على أنفسهم بطريق النذر، والشاهد من الآية للترجمة أن الله مدح الموفين بالنذر، والله لا يمدح إلا على فعل واجب أو مستحب أو ترك محرم وذلك هو العبادة، فن فعل شيئا من ذلك لفير الله متقرباً به اليه فقد أشرك ، فالمدر لغير الله شرك أصغر كالحلف بغيره، وقال شيخ الإسلام: النذر أعظم من الحلف، وقال ابن القيم رحمه الله: النذر عبادة يتقرب بها التافر إلى المنذور الله

(٧) قوله (وقول الله تعالى: وما أنفقتم من نفقة أو نذرتم من كذر فان الله يعليه) قال ابن كثير: يخبر تعالى بأنه عالم بجميع ما يعمله العاملون من التفقات والمنذور الته وتضمن ذلك بجازاته على ذلك أو فر الجزاء العاملين به ابتغاء وجهه اتتهى. وقال شيخ الإسلام: الذر لفير الله كالنذ الأصنام والشمس والقمر والقبور ونحو ذلك بمنزلة أن يحلم بغير أتله من المخلوقات ، والحالف بالمخلوقات لا وقاء عليه ولا كفارة وكذلك الناذر للمخلوقات فإن كايها شرك ، والسرك ليس له حرمة بل عليه أن يستغفر الله من هذا ويقول ما قال الني بالله ومسلم وأبو داود حلفه واللات والعرى ، فاليقل لا إله إلا الله ، رواه البخارى ومسلم وأبو داود والترمذى والنسائى وابن ماجة عن أبي هريرة رضى الله عنه ، وقال فيمن نذر والترمذى والنسائى وابن ماجة عن أبي هريرة رضى الله عنه ، وقال فيمن نذر فلقبور ونحوها دهنا لتنوس به ويقول إنها تقبل النذر كما يفعله بعض المشركين فهذا النذر معصية باتفاق المسلمين لا يجوز الوفاء به ، وكذلك إذا نذر مالا السدنة أو المجاورين العاكمين بتلك البقعة فإن فيهم شبها من السدنة التى كانت عنك اللات والعزى ومناة ، يأكاون أمو ال الناس بالباطل ويصدون عن سبيل الله حد اللات والعزى ومناة ، يأكاون أمو ال الناس بالباطل ويصدون عن سبيل الله حد

= والجاورون هناك فيهم شبه من الذين قال فيهم الخليل عليه السلام ﴿ مَا هَذُهُ التماثيل التي أنتم لها عاكفون ﴾ وفيهم شبه من النذر اسدنة الصلبان والجاورين عندها أو لسدنةُ الابداد في الهند والجأورين عندها . قال الرافعي في شرح المنهاج : وأما النذر الشاهد التي على قبرولم أو شيخ أو على اسم من حلما من الاولياء أو تردد في تلك البقعة أو المشهد أو الزاوية أو تعظيم من دفن بها أو نسبت اليه أو مِنْيت على اسمه ، فهذا النذر باطل غير منعقد فإنَّ معتقدهم أن لهذه الأماكن خصوصیات، ویرون أنها بما یدفع به البلاء أو یستجلب به النماء أو یستشنی بالنذر لما من الادواء حتى إنهم لينذرون لبعض الإحجار لما قيل لهم إنه استند اليه عبد صالح وينذرون لبعض القبور السرج والشمع والزيت ويقولون القبر الفلاني يقبل النذر ويعنون بذلك أنه يحصل به الغرض المأمول من شفاء مريض. وقدوم غائب وسلامة مال وغير ذلك من أنواع نذر الجازات ، فهذا النذر على هذا الوجه باطل لاشك فيه بل نذر الزيت والشمع ونحوهما للقبور باطل، ومن ذلك نذر الشموع الكثيرة العظيمة وغيرها لقبر إبراهيم الخليل عليه السلام. ولقبر غيره تبركا وتمظما ظاناً أن ذلك قربة فهذا ممالا ريب في بطلانه والإيقاد المذكور عرم سواء انتفع به منتفع أم لا . وقال الشيخ قاسم الحنفي في شرح درر البحار : الندر الذي يندره أكثر العوام على ما هو مشاهد كأن يكون. للإنسان غائب أو مريض أو له حاجة فيأتى إلى بعض الصلحاء ويجعل على رأسه سترة ، ويقول: يا سيدى فلان إن رد الله غائمي أو قضيت حاجتي فلك من الذهب. كذا أو من الفضة كذا أو من الطعام كذا أو من الماء كذا أو من الشمع والزيت كذا فهذا النذر باطل بالإجماع لوجوه : منها أنه نذر لمخلوق والنذر للخلوق لا يجوز لانه عبادة والعبادة لا تكون لمخلوق ، ومنها أن المنذور له ميت والمبت لا يملك شيئًا، ومنها أنه ظن أن الميت يتصرف في الامور دون الله عز وجل. واعتقاد ذلك كفر إلى أن قال : إذا علمت هذا فما يؤخذ من الدراهم والشمع. والزيت وينقل إلى ضرايح الاولياء تقرباً اليهم فحرام بإجماع المسلمين ، نقله عنه ابن نجم في البحر الرائق ونقله المرشدي في تذكرته وغيرهما عنه ، وزاد : وقد أبتلي النَّاس بهذا لاسها في مولد البدوي انتهى

وفى الصحيح () عن عائشة رضى الله عنهما أن رسول الله وَ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ أَن يُعْصِى اللهُ عَلَيْهُ مَن نَذَرَ أَن يَعْصِى اللهُ عَلا يَعْصِهِ » (٧)

# ١٣ - باب مِنَ الشَّرْكِ الاستعاذَةُ بغير الله (٣)

(١) قيل (وفي الصحيح) أي صحيح البخاري (عن عائشة) زوج النبي عليه وابنة الصديق رضى الله عنهما تزوجها النبي عليه وهي ابنة سبع ودخل بها وهي ابنة تسع، وكان الصحابة رضى الله عنهم بعد وفاة النبي عليه يرجعون اليها فيها أشكل عليهم من أحوال النبي عليه وحديثه صلوات الله وسلامه عليه، توفيت عائشة رضى الله عنها سنة سبع وخمسين (أن رسول الله عليه عال و من نذر أن بطبع الله فاليطعه،) أي يجب عليه الوفاء بنذر الطاعة، لانه نذره لله خالصا فوجب عليه الوفاء بنذر الطاعة الشرط يرجوه كان شنى عليه الوفاء به . وقد أجمع العلماء على أن من نذر طاعة لشرط يرجوه كان شنى الله مريضي فعلى أن أتصدق بكذا ونحوه، وجب عليه إن حصل ما علق نذره على حصوله، إلا أبا حنيفة قال : لا يلزمه الوفاء إلا بما جنسه واجب بأصل الشرع كالصوم، وأما ماليس كذلك فلا يوجب الوفاء به كالاعتكاف

- ( ٧ ) قوله ( ومن نذر أن يعصى الله فلا يعصه ) زاد الطحاوى: وليكفر عن يمينه . وقد أجمع العلماء على أنه لا يجوز الوفاء بنذر المعصية . وفيه وجوب الوفاء بالنذر وإذا ثبت كونه عبادة فصرفه لغير الله شرك . وإن نذر المعصية لا يجوز الوفاء به . قاله المصنف رحمه الله تعالى
- (٣) قوله (باب من الشرك الاستمادة بغير الله ) الاستمادة : الالتجاء والاعتصام، ولهذا يسمى المستماذ به معاذا وملجاً ووزراً، وقد أمر الله عباده في كمتابه بالاستماذة به في عدة آبات فقال ( وإما ينزغنك من الشيطان نزغ فاستمذ بالله ) وقال ( فاذا قرأت القرآن فاستمذ بالله من الشيطان الرجم ) وفى المعوذتين وغيرهما، فالاستماذة عبادة يجب إخلاصها قه، وأن لا يستماذ بغيره،

# وقولِ الله تعالى ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرَجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ برجالٍ مِنَ الْجِنّ فَزَادُوهُمْ رَهَقاً ﴾ (١)

= والعياذ يكون لدفع الشر ، واللياذ لطلب الحير . قال بعض الشعراء في بعض الملوك :

يا من ألوذ به فيما أؤسله ومن أعوذ به بما أحاذره لا يجبر الناس عظام أنت كاسره ولا يهيضون عظام أنت جابره

وهذا لا ينبغى أن يقال إلا لله عز وجل ، ولهذا ذكر عن شيخ الإسلام رحه الله تعالى أنه كان يجمل هذين البيتين فى دعائه لربه

( ١ ) قوله ( وقول الله تمالى : وأنه كان رجال من الإنس يعوذون برجال من الجن فزادوهم وهقا ) ذكر ابن جرير في تفسير هذه الآية عن ابن عباس رضى الله عنهما قال : كان رجال من الإنس يبيت أحدهم بالوادى في الجاملية فيقول أعوذ بعزيز هذا الوادى من سفهاء قومه ، فزادهم ذلك إثما وقال بعضهم فزاد الإنس الجن باستعاذتهم بعزيزهم جراءة عليهم وزادوهم بذلك إثما . وقال مجاهد فازداد الـكفار طغياناً . وقال ابن زيد : وزادهم الجن خوفا انتهى . وفيه معرفة تفسير سورة الجن وكون الاستعاذة بالجن من الشرك ، قاله المصنف رحمه الله تعالى وقد قال تعالى ﴿ يَا مَعْشُرُ الْجُنْ قَدْ اسْتَكُثُرْتُمْ مِنْ الْإِنْسُ ﴾ أي من إغوائهم ﴿ وَقَالَ أُولِيَاوُهُمْ مَنَ الْإِنْسُ رَبِّنَا اسْتَمْتُعُ بِمُضَّنَا بِبَعْضُ وَبِلَّغَنَا أَجَلْنَا الذي أجلتَ لنا ، قال النار مثواكم ﴾ فاستمتاع الإنسى بالجني في قضاء حوائجه وامتثال أوامره ولمخباره بشي من المغيبات واستمتاع الجني بالإنسي تعظيمه إياه واستعاذته به وخضوعه له. وفيه كون الشي يخصل به منفعة دنيوية من كف شر أو جلب نفع لايدل على أنه ليس من الشرك ، قاله المصنف رحمه الله تعالى. وقال ابن القيم وحمه الله تعالى : ومن ذبح للشيطان ودعاه واستعاذ به وتقرب اليه بما يحب فقد عبده وإن لم يسم ذلك عبادة ويسميه استخداما ، وصدق هو استخدام من الشيطان له ، فيصير من خدم الشيطان وعابديه وبذلك يخدمه الشيطان لكن خدمة الشيطان له ليست خدمة عبادة فإن الشيطان لا يخضع له ولا يعبده كا يفعل هو انتهى .

وعن خَوْلَةً بنتِ حَكيم (') رضى الله عنها قالت : سمعت رسول الله وَيُنْكِنَة يقول « مَن نَزَلَ مَنْزِلًا فقال : أعوذُ بكلماتِ اللهِ التّأَاتِ مِن شرّ ما خَلَق (') ، لم يَضُرّ أُن شيء حتى يَرْحَلَ مِن مَنْزِلِهِ ذُلك ". رواه مسلم

(١) قبله (وعن خولة بنت حكيم) بن أمية السلبية ، يقال لها أم شريك ويقالَ إِنَّهَا الواهبةُ ، وكانت قبل تحت عَبَّانَ بن مظمون ، قال ابن عبدالبر : كانت صالحة فاضلة (قالت: سمعت رسول الله ﷺ يقول , من نزل منزلا - أى حضراً أو سفراً ، برأ أو بحراً \_ فقال : أعوذ بكالت الله التامات ، ) قال القرطبي : قيل معناه: الكاملات التي لا يلحقها نقص ولا عيب كما يلحق كلام البشر، وقيل: الشافية الـكافية ، والـكلمات هنا هي القرآن ، فإن الله أخبر عنه أنه هدى وشفاء ، وهذا الامرِ على جهة الإرشاد إلى ما يدفع به الآذى فهذا الذي شرعه الله لاهل الإسلام أن يستميذوا به لا كما يفعله أهل الجاهلية من الاستعادة بالجن . قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى، كلمات الله نوعان : كلمات كونية وكلمات دينية فَكُلَمَاتُهُ السَّكُونِيةَ هِي التي استعاذ بها النبي ﴿ فِي قُولُهُ وَ أَعُوذُ بِكُلَّاتِ اللَّهِ التَّامَاتِ التي لا يجاوز من بر ولا فاجر ، وقال سبحانه ﴿ إنَّمَا أَمِ هُ إِذَا أَرَادَ شَيْنًا أَنْ يَقُولُ له كن فيكون ﴾ وقال تعالى ﴿ وتمت كلة ربكَ صدقا وعدلا ، لا مبدل لكلماته ﴾ والسكون كله دَاخل تحت هذهَ السكلمات. والنوع الثانى : السكلمات الدينية وهي القرآن وشرع الله الذي بعث به رسوله ، وهي أمره ونهيه وخبره وحظ العبد منها العلم بها والعمل والامر بما أمر الله به كما أن حظ العبَّد عموما وخصوصًا من الآولى العلم بالبكونيات والنأثير فيها أى بموجبها فالآولى قدرية كونية ، والثانية شرعية دينية ، وكشف الأولى العلم بالحوادث الـكونية ، وكشف الثانية العلم بالمأمورات الشرعية ، وقدرة الأولى التأثير في السكونيات ، وقدرة الثانيةُ التأثير في الشرعيات انتهى ملخصا . وقد نص الآثمة كأحمد وغيره على أ نه لا تجوز الاستعاذة بمخلوق وردوا على الجهمية والمعتزلة في قولهم بخلق القرآن فلو كانت كلمات الله مخلوقة لم يأمر النبي ﷺ بالاستعادة بها لأن الاستعادة بالمخلوق شرك (٢) قوله ( من شر ما خلق) أي من شر كل ذي شر في أي علوق قام به الشر من حُيُوان أو غَيْره إنسيا أو جنيا أو هامة أو داَّبة أو ريجا أو صاعقة أى نوع ــــ

#### -1- 18

# مِنَ الشَّرْكِ أَن يَسْتَغِيثَ بغيرِ اللهِ أُو يَدْعُو عَيرَ ﴿

ے كان من أنواع البلاء في الدنيا والآخرة قاله ابن القيم . قال : وما ههنا موصولة وليس المراد بها العموم الإطلاقي بل المراد التقييد الوصني والمعنى : من شركل مخلوق فيه شر لامن شرما خلقه الله ، فان الجمنة والملائدكة والانبياء ليس فيهم شر. والشريقال على شيئين على الآلم وعلى ما يفضى اليه

وقوله: (لم يضره شيء حتى يرتحلمن منزله ذلك ، رواه مسلم) وفيهجو اذ الاستعاذة بكايات الله والاستدلال على ذلك بالحديث لآن العلماء استدلوا به على أن كلمات الله غير مخلوقة قالوا لآن الاستعاذة بالمخلوق شرك وفيه فضيلة هذا الدعاء مع اختصاره، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(١) قوله ( باب : من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره ) عطف الدعاء على الاستغاثة من عطف العام على الحاص، قاله المصنف رحمه الله تعالى والمراد بالدعاء هنا دعاء المسئلة ، قاله في الشرح . والاستغاثة : طلب الغوث وهو إزالة الشدة كالاستنصار طلب النصر ، والاستعانة طلب العون . ومن أسمائه سبحانه : المغيث بمعنى المجيب ، ومعناه المدرك عباده فى الشدائد إذا دعوه وعجيبهم ومخلصهم ، لـكن الإغاثة أخص بالافعال ، والإجابة أخص بالاقوال . والاستفائة دعاء المسكروب والدعاء أعم منها لآنه يكون من المسكروب وغيره -قال شيخ الإسلام: والدعاء نوعان: دعاء مسئلة ودعاء عبادة ، فدعاء المسئلة هر طلب ما ينفع الداعي من جلب نفع أو دفع ضر ، فالمعبود لابد أن يكون مالكا للنفع والضر ولهذا أنسكر الله على من عبد من دونه ما لا يملك نفعاً ولا ضراً ، وأمَّا دعاء العبادة فهو عبادة الله بأنواع العبادات : من الصلاة والزكاة والذبح وغيرها خوفا وطمعاً يرجوا رحمته ويخاف عذابه وإن لم يكن فى ذلك صيغة سؤال وطلب وهما متلازمان فسكل دعاء عبادة فهو ممتلزم لدعاء المسئلة، وكل دعاء مسئلة فهو متضمن لدعاء العبادة ويراد به في القرآن هذا تارة وهذا تارة ، ويراد به بحموعهما وقد فسر قوله تعالى ﴿ أَدَعُونَ أَسْتَجِبُ لَـكُمْ ﴾= م ــ ٧ شافر النضيد

= بالنوعين قيل أعبدونى وامتثلوا أمرى أستجب لسكم، وقيل سلونى أعطكم. وقد أجمع العلما. على أن من صرف شيئًا من نوعى الدعاء لنير الله فقد أشرك ولو قال لا إله إلا الله محمد رسول الله وصلى وصام وزعم أنه مسلم، انتهى ملخصاً . وقال الشيخ صنع الله الحنني في كـتا به في الرد على من ادعى أن للاو لياء تصرفات: قد ظهر الآن فيما بين المسلمين جماعات يد عون أن للاولياء تصرفات في حياتهم و بعد عاتهم ويستغاث بهم في الشدائد والبليات وبهممهم تـكشف الملمات ، فيأتون قبورهم وينادونهم في قضاء الحاجات مستدلين أن ذلك منهم كرامات وجوزوا لهم المذبائح والنذور وأثبتوا فيمها الأجور . وهذا كلام فيه تفريط وإفراط بل فيه الحلاك الابدى والعذاب السرمدى لما فيه من روائح الشرك المحقق ومصادمة الـكتاب العزيز المصدق ومخالفته لعقائد الآئمة وما أجمعت عليه الامة . فاما قولهم إن الأولياء تصرفات في حياتهم وبعد المات فيرده قوله تعالى ﴿ أَلِهُ مَمَّ اللَّهُ ا ألا له الحلق والامر ﴾ ونحوها من الآيات الدالة على أنه المنفرد بالحلق والندبير والتصرف والتقدير لا شئ لغيره في شئ ما بوجه من الوجوه . وأما القول بالتصرف بعد المات فهو أشنع من القول بالتصرف في الحياة ، قال جل ذكره ﴿ إنك ميت وإنهم ميتونَ ﴾ الله يتوفى الانفس حين موتها والى لم تمت فى منامهاً فيمسك التي قضى عليها الموت ﴿ كُلُّ نَفْسَ بِمَا كُسبت رَهْيَنَة ﴾ وفي الحديث و إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث . . ، الحديث . فجميع ذلك وماهو نحوه دال على انقطاع الحسُّ والحركة من الميت وأن أرواحهم بمسكَّة وأن أعمالهم منقطعة عن زيادة ونقصان ، فدل على أنه ليس للبيت تصرف في ذائه فضلا عن غيره. وأما اعتقادهم أن هذه النصرفات من السكرامة فهو من المفالطات لأن السكرامة شيء من عند الله يكرم به أولياء لا قصد لهم فيه ولا تحدى ولا قدرة ولا علم كما في قصة مريم بنت عمران وأسيد بن حضيرٌ وأبي مسلم الحولاني يعني قوله تعالى ﴿ كُلَّمَا دَخُلُ عَلَيْهَا زَكْرِيا المحرابِ وجد عندها رزقًا ، قال يا مريم أني لك هذا قالتُ هو من عند الله ﴾ وروى البخارى تعليقا عن أنس بن مالك أن عباد بن بشر وأسيد بن حضير خرجا من عند النبي ملك فأضاءت عصا أحدهما لهم] حتى مشيأ في ضوئها فلما افترقت بهما الطريق أضاءت للآخر عصاء حتى بلغ أهله . وأَمَا أَبُو مَسَلَّمَ الْحُولَانُ وَاسْمُهُ عَبْدَاللَّهُ بِنْ ثُوبٍ فَرُوى الْبَيْهِ فَى سَلِّمَانَ بِن = وقول الله تعالى ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ اللهِ مَا لَا يَنْفُعُكَ ۖ وَلَا يَضُرُ ۗ كَا اللهِ مَا لَا يَنْفُعُكَ ۖ وَلَا يَضُرُ ۗ كَانِهُ مَا لَا يَعْبَسُكَ اللهُ ۗ يَضُرُ ۗ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُو ﴾ الآية (٣) . وقوله ﴿ فَا بُنْغُوا عَنْد

المنبرة أن أبا مسلم الخرلانى جاء إلى دجلة وهى ترى بالحشب من مدها فشى على المناء والتفت إلى أصحابه وقال هل تفقدون من متاعكم شيئاً فندعوا الله عو وجل قال البيقى: هذا إسناد صحيح، ذكر ذلك ابن كثير في البداية والنهاية. وأما قولهم فيستغاث بهم في الشدائد فهذا أقبح بما قبله لمصادمته قوله جل ذكره ﴿ أَمَّن يَجِيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء ويحملكم خلفاء الآرض ألم مع الله ا ﴾ يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء ويحملكم خلفاء الآرض ألم مع الله ا ﴾ قوله ﴿ ثم أنتم تشركون ﴾ فإنه جل ذكره المكاشف المغر والمنفرد بإجابة المضطر والمستفاث لذلك كله فإذا تعين هو جل ذكره خرج غيره من ملك وبني وولى . والاستفائة تجوز في الآسباب والظاهرة العادية من الأمور الحسية في قتال عدو أو إدراك عدر أو سبع أو نحوه . وأما الاستفائة بالفوة والتأثير أو في في الأمور المعنوية كالمرض وخوف الفرق والصيق والعقر وطاب الرزق ونحو في الأوروح أو غير ذلك في كشف كربة أو قضاء حاجة تأثيراً فقد وقع في وادى جمل خطير فهو على شفا حفرة من السعير ، أنهى ملخصا .

- (۱) و بخوله (ولا تدع من دون الله مالا ينفعك ولا يضرك ) وهذا أمر مشترك بين جميع المخلوقين سواء كانوا ملائكة أو أنبياء أو أولياء أو غيرهم عما يدعى من دون الله لا يقدر أحد منهم على نفع ولا ضر
- ( ٢ ) وقول ( فإن فعلت ) أى دعوت غير ربك ( فإنك إذاً من الظالمين ) أى المشركين . فالظلم هذا الشرك كما قال لقمان (يا بني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظم )
- (٣) وقوله (وإن يمسلك الله بضر فلا كاشف له إلا هو) أى هو القادر على ذلك دون ما سواه وإن يردك بخير فلا راد لفضله فإنه المنفرد بالملك =

اللهِ الرَّزْقُ ('' واعبُدُوه ﴾ الآية ('' . وقولهِ ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنَ يَدْ عُومِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَىٰ يَوْمِ الفيامَة ('') ﴾ الآيتين

= والعطاء والمنع والضر والنفع فيجب أن يكون هو المدعو المعبود وحده دون من لا يملك ضراً ولا نفعاً . وفيه معرفة تفسير ( ولا تدع من دون الله مالا ينفعك ولا يضرك ) وأن هذا هو الشرك الآكبر ، وإن أصلح الناس لو يفعله إرضاء لغيره صار من الظالمين وتفسير الآية التي بعدها وكون ذلك لاينفع في الدنيا مع كونه كفر . قاله المصنف رحمه الله

(1) وقوله (تعالى عن خليله إبراهيم ) مخاطبا قومه (إن الذين تعبدون من دون الله لا يملكون لـكم رزقا فابتغوا عند الله الرزق) أى اطلبوا الرزق عنده لا عند غيره ولم يقل فابتغوا الرزق عند الله لان تقديم الظرف يشعر بالاختصاص والحصر كأنه قال: لا تبتغوا الرزق إلا عند الله ، قاله شيخ الإسلام

(٢) وقوله (واعبدوه) أى أخلصوا له العبادة من عطف العام على الخاص. فإن ابتغاء الرزق عنده من العبادة التي أمر بها ، واشكروا له على ما أنعم عليه كم الميه وفيه معرفة تفسير : فابتغوا عند الله الرزق. وأن الرزق لا يتبغى إلا من للله كما أن الجنة لا تطلب إلا منه ، قاله المصنف رحمه الله وأن الرزق لا يتبغى إلا من للله كما أن الجنة لا تطلب إلا منه ، قاله المصنف رحمه الله والمناه ، والم

(٣) وقوله تعالى (ومن أصل ممن يدعوا من دون الله من لا يستجيب له إلى يوم القيامة وهم عن دعائهم عافلون وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين ) أخبر تعالى أن المدعو لا يستجيب لداعيه في الدنيا كا قال تعالى (والذين يدعون من دونه لا يستجيبون لهم بشيء ) الآية . ولا يستجيب له أيضا في الآخرة كا قال تعالى (وقيل ادعوا شركائه فدعوهم فلم يستجيبوا لهم ) وقال (ويوم يقول نادوا شركائي الذين زعمتم فدعوهم فلم يستجيبوا لهم ) فتناولت الآية كل داع وكل مدعو من دون الله ، قاله في فتح الجيد . فتي الآية فتناولت الآية كل داع وكل مدعو من دون الله ، قاله في فتح الجيد . فتي الآية الله أضل ممن دعى غير الله ، وأنه غافل عن دعاء الداعي لا يدرى عنه ، وأن قالك الدعوة عبادة للدعوة سبب لبغض المدعو المداعي وعداوته له وتسمية الك الدعوة عبادة الملدعو وكفر المدعو بناك العبادة ، وأن هذه الآمور هي سبب كونه أصل المنف , حمه الله تعالى

# 

(١) و توله تعالى (أم من يحيب المعنظر إذا دعاه وبكشف السوء و يحمله خلفاء الارض ألمه مع الله قليلاما تذكرون) يحتج تعالى على المشركين بما أقروابه من توحيد الإلهية ، يقول إذا كمنتم تقرون من توحيد الإلهية ، يقول إذا كمنتم تقرون أنه لا إله مع الله يحيب المضطر إذا دعاه و يكشف السوء النازل بكم و يحمله خلفاء الارض أى يستخلف في الارض منكم بعد أموا تكم خلفاء أحياء يخلفونهم خلفاء الارض أى يستخلف في الارض منكم بعد أموا تكم خلفاء أحياء يخلفونهم خلباذا عبدتم غيره بمن لا يستطيع شيئا من ذلك (قليلا ما تذكرون) أى قليلا اتماظهم فلذلك أشركتم بالله غيره في عبادته . وفيه معرفة تفسير (أمن يجيب المضطر إذا دعاه ) والامر العجيب وهو إقرار عبدة الاوثان أنه لا يجبيب المضطر إلا الله ولاجل هذا يدعونه في الشدائد مخلصين له الدين ، قاله المصنف رحمه الله

( ٢ ) قوله ( وروى الطبرانى بإسناده ) وهو الإمام الحافظ سليان بن أحمد ابن أيوب اللخمى الطبرائى صاحب المعاجم الثلاثة وغيرها ، روى عن النسائى واسحق بن إبراهيم الديرى وخلق ، مات سنة ست وثلاثمائة عن عبادة ، هو ابن الصامت رضى الله عنه ( أنه كان فى زمن الني يرافي منافن يؤذى المؤمنين ) وهذا المنافق هو عبد الله بن أبي كا جاء مصرحا به فى رواية ابن أبي حائم ، وهذا شأن المنافقين فى كل زمان ومكان طبعهم السعى فى أذية المؤمنين بالفول والفعل ورميم بالمطائم لا سيا فى هذا الزمن الذى ضمف فيه أمر الدين فى قلوب الذين يرجى منهم نصرته وتأييده فلذا رفع المنافقون رؤرسهم وأظهروا نفاقهم ، قال حنيفة رضى الله عنه : المنافقون الذين فيكم اليوم شر من المنافقين الذين كانوا على عهد رسول الله يرافي ، قالوا : وكيف ذلك ؟ قال : أولئك يخفون نفاقهم وهؤلاء أعلنوه ، وإذا كان هذا قول حذيفة عن المنافقين الذين كانوا فى آخر عصر الصحابة فسكيف بمنافق الرابع عشر قرنا ! ؟ فائه المستعان

يؤذِى المؤمنين فقال بعضُهم (١٠): قوموا بنا نستغيث برسول الله وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّه

( ١ ) قوله ( فقال بعضهم ) : أى الصحابة ، وهو أبو بكر الصديق رضى الله عنه ( قوموا بنا نستغيث برسول الله ﷺ من هذا المنافق ) فى كف أذاه

( ٢ ) قوله ( فقال النبي ﷺ إنه لا يستغاث بي و إنما يستغاث بالله عز وجل ) أخبرهم النبي عِلَيْقِ أنه لا يستغاث به ومن دونه من باب أولى أن لا يستغاث به، كره ﷺ أن يستعملوا هذا اللفظ في حقه وإن كان بما يقدر عليه في حياته لجناب التوحيد وسداً لذرائع الشرك وأدباً وتواضعاً لربه وتحذيراً للامة من وسائل الشرك في الأقرال والأفعال . فاذا كان هذا قرله فيما يقدر عليه في حياته فكبف تجوز الاستغاثة به بعد وفاته ويطلب منه أمور لايقدر عليها إلا الله عز وجل ــ كما جرى على ألسنة كثير من الشعراء كالابوصيرى والبرعى وغيرهما من الاستغاثة يمن لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً ، والإعراض عن الاستغاثة بالرب العظيم القادر على كل شيُّ لا إله غيره ولا رب سواه ، قاله في فتح المجيد . وفيه حماية المصطفى مَالِقَةٍ حَى النَّوحيد ، والتأدب مع الله عو وجل . قاله المصنف رحمه الله تعالى . وذكر شيخ الإسلام في كنتاب الاستغاثة عن بعض أهل زمانه أنه جوز الاستغاثة. بالرسوله على في كل ما يستغاث فيه بالله وصنف في ذلك مصنفا وكان يقول إن التبي عَلِيَّةٍ يعلم ما يعلمه الله ويقدر على ما يقدر عليه الله ، وأن بعضهم قال في قوله ﴿ وتسبحوه بكرة وأصيلا ﴾ أن الرسول هو الذي يسبح ، ومنهم من قال : نحن نعبد الله ورسوله . . إلى غير ذلك من السكفر الصريح ، والله يقول ﴿ قُلُ لَا يُعْلِّمُ من في السموات والارض الغيب إلاانة ﴾ ويقول ﴿ قُلُ لَا أَقُولُ لَـكُمْ عَنْدَى خوائن الله ولا أعلم الخبيب ﴾ المتهى

#### - 10

قولِ أَنَّهُ تَعَالَى ﴿ أَيْشُرَكُونَ مَا لَا يَخُلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ، ولا يَسْتَطَيْعُونَ لِهُمْ نَصْراً ﴾ (() الآية ، وقوله ﴿ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهُ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴾ الآية (٢)

(۱) قوله (باب قول الله تعالى أيشركون مالا يخلق شيئا وهم يخلقون ولا يستطيعون لهم نصراً ولا أنفسهم ينصرون) وهذا توبيخ وتعنيف للشركين في عبادتهم مع الله تعالى مالا يخلق شيئا وهو مخلوق والمخلوق لا يكون شريكا للخالق في العبادة التي خلقهم لها وشيئا نكرة في سياق الذي تدم كل شوء وإن قل كا قال تعالى (يا أيها الناس ضرب مثل فاستمعوا له ، إن الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذباباً ولو اجتمعوا له وإن يسلبهم الذباب شيئا لا يستنفذوه منه ، منعف الطالب والمطلوب ، ما قدروا الله حق قدره ) الآية : فذكر أنهم صعف الطالب والمطلوب ، ما قدروا الله حق قدره ) الآية : فذكر أنهم وهو نصره لا يستطيعون لمن حبدهم نصرا ولا أنفسهم ينصرون ، فنني عنهم النصر القاصر وهو نصره لا يستطيع فصر عابديه ولا فصر نفسه ؟ وهذا وصف كل مخلوق حتى عبادته من لا يستطيع فصر عابديه ولا فصر نفسه ؟ وهذا وصف كل مخلوق حتى الملاء كه والانبياء والاولياء والصالحين

## وفى الصحيح (''عن أنس قال : شُجَّ النبي ﴿ وَإِلَيْكُو عِن أَحُـدِ

= شركاؤهم ماكنتم إيانا تعبدون فكفى بالقشهيدا بينناوبينكم إنكنا عنعبادتكم لغافلين ). وهذه الآية نص فى أن دعاء غير الله شرك ولا ينبئك مثل خبير أى لا يخبرك بعواقب الامور ومآلما وما تصير إليه مثل خبير ، قال قتادة : يعنى نفسه تبارك وتعالى. وفيه معرفة تفسير الآيتين ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(١) قولِه (وفي الصحيح ) أي الصحيحين علقه البخاري عن حميد عن أنس ، ووصله أحمد والترمذي والشافعي عن حيد ( عن أنس بن مالك ) خادم رسول الله علي وضى الله عنه . ﴿ قال شَجَ النِّي عَلَيْكُ يُومُ أَحَدُ وَكُسْرَتَ رَبَّاعَتُهُ ﴾ قال أبو السعادات الشبج في الرأس عاصا في الأصل وهو أن يضربه بشي فيجرحه فيه ويشقه ثم استعمل في غيره من الاعضاء وذكر ابن هشام من حديث أبي سعيد الحدرى أن عتبة بن أبى وقاص هو الذى كسر رباعية النبي ﷺ السفلى وأن عبد الله بن شهاب الزهرى هو الذى شجه فى جبهته ، وأن عبد الله بن قمَّة جرحه فى وجنته فدخلت حلقتان من حلق المغفر في وجنته وأن مالك بن سنان مص الدم من وجه رسول الله علي ثم ازدرده فقال رسول الله علي له و لن تمسك النار ، وروى الطبراني من حديث أبي أمامة قال : رمى عبد الله بن قمَّة وسول الله عِمَالِيَّةِ يوم أحد فشج وجهه وكسر رباعيته فقال خذها وأنا ابن قمئة فقال رسول آلله وَاللَّهُم مِ مَالِكُ أَمَّاكُ الله ، فسلط الله عليه تيس الجبل فلم يزل ينطحه حتى قطعه قطُّمة قطعة . قال القرطي : الرباعية بفتح الراء وتخفيف الياء كل سن بعد ثنية . قال النووى: وللإنسان أربع رباعيات. قال الحافظ ابن حجر : والمراد أنها كسرت فذهب منها فلقة ولم تقلع من أصلها . قال النووى : وفى هذا وقوع الاسقام والابتلاء بالانبياء صلوات الله وسلامه عليهم لنيالوا بذلك جزيل الاجر والثواب ولنعرف الامم ما أصابهم ويأتسوا بهم قال القرطبي. وليعلم أنهم من البشر تصيبهم محن الدنيا ويطرأ على أجسامهم ما يطيراً على أجسام البشر ليتيةن أنهم مخلوةونُ مربوبون ولا يفتتنُ بما ظهر ُعلى أيديهم من المعجزات ويُلبس الشيطان منأمرهم ما لبسه على النصارى وغيرهم انتهى. يعنى من الغلو والعبادة قاله فى فتح الجيد .

قوله يوم أحد : هو جبل شرقى المدينة قال ﷺ . أحد جبل يحبنا ونحبه ، وكانت عنده الوقعة المشهورة فأضيفت إليه

وكُسِرَتْ رُبَاعِينُهُ فقال : «كيف يُفلِحُ أَومْ شَجُّوا نَبِيّهُمْ (') فنزلت ﴿ لِيسَ لِكَ مِنَ الْامِ شِيء (') ﴾ . وفيه عن أبن عمر رضى الله عنهما ('') أنه سمع رسول الله على يقول إذا رفع رأسه من الركوع ('') في الركعة الأخيرة من الفجر « اللهم الْعَنْ فلاناً وفلاناً » بعد ما يقول « سَمِع الله عَد من الله من الام الله عَلَى الركعة الحد » فأنزل الله : ﴿ لِيسَ الكَ من الام

<sup>(</sup>۱) قوله (فقال : كيف يفلح قوم شجوا نبيهم) ذاد مسلم وكسروا رباعيته وأدموا وجهه،

<sup>(</sup>٢) قوله (فأنزل الله: ليس لك من الامر شيء) قال ابن عطية: كان النبي مَرَّاقِةٍ لحقه في تلك الحال يائس من فلاح كفار قريش فقيل له بسبب ذلك (ليس لك من الامر شيء ) أي عواقب الامور ببد الله، فامض أنت لشأنك ودم على طاعة ربك . قال ابن إسحق: أي ليس لك من الحكم شيء في عبادي إلا ما أمرتك به فيهم

<sup>(</sup>٣) قوله (وفيه أيضا) أى الصحيح (عن ابن عمر) بن الخطاب رضى الله عنهما ، صحابى جليل شهد له رسول الله يَرَائِكُم بالصلاح . مات سنة ثلاث وسبعين فى آخرها أو فى أول التى تلها

<sup>(</sup>٤) قوله (أنه سمع رسول الله من يقول إذا رفع رأسه من الركوع في الركعة الآخيرة من الفجر و اللهم العن فلانا وفلان ، بعد ما يقول (سمع الله لمن حده ربنا ولك الحد) قال أبو السمادات أصل اللمن الطرد والإبعاد من الله ، ومن الحلق السب والدعاء .

وقوله : فلانا وفلانا يعنى صفوان بن أمية وسهيل بن عمرو والحمارث بن هشام كما بينه فى الرواية الآنية . وفيه جواز الدعاء على المشركين بأعيانهم فى الصلاة وأن ذلك لا يضر فى الصلاة

### شيء " الآية . وفيه في رواية : يَدْعُو على صَفُوان (١) بِن أُمَيَّةَ وَسُهَيْلِ

قوله : بعد ما يقول وسمح الله لن حده ، قال أبوالسعادات : أي أجاب حده وتقيله . قال السبيلي مفعول سمح محذوف لأن السمع متعلق بالأقوال والأصوات. دون غيرها ، فاللام تؤذن بمعنى زائد وهو الاستجابة للسمع فاجتمع في السكلمة الإيجاز وللدلالة على الزائد وهو الاستجابة لمن حمد. وقال ابن القم ما ممناه: عدى سمع الله لمن حمده باللام المتضمنة معنى استجاب له ولا حدف هنآك و إنما هو مضمن قوله: ربنا ولك الحدُّ في بعض روايات البخارى بإسقاط الواو . قال ابن دقيق العيد : كان إثباتها دالعلى معنى زائد لأنه يكون التقدير: ربنا استجب ولك الحمد فيشتمل على معنى الدعاء ومعنى الخير . قال شيخ الإسلام : والحمد ضد الذم ، والحد يسكون على محاسن المحمود مع المحبة له كا أن الذم يكون على مساوئه مع البغض له ، وفيه التصريح بأن الإمام يحمّع بين التسميع والتحميد وهو قول الشافعي وأحمد وخالفه في ذلك مالك وأبو حنيفة وقالاً : يقتصر على سمع الله لمن حمده (١) قوله ( وفي دواية : يدعو على صغوان بن أميـة وسهيل بن عمره والحارث بن هشام )عينهم علي لانهم من أشد الناس عداوة له وهم السبب في غالب ما جرى عليه مِلْكُ وعلى أصحابه هم وأبو سفيان ، ومع ذلك ما أجيب فيهم بل أنزل الله عليه ﴿ لَيْسَ لَكَ مَنَ الْأَمْرِ شَيْ أُو يَتُوبُ عَلَيْمٍ أَو يَعْدُبُهُمْ فَإِنَّهُمْ ظالمون فتاب علمهمُ فآمنوا. فدل هذا على أنه ﷺ لا يملك لاحد ضرآ ولا نفعاً كا قال تَعالى ﴿ قُلُّ إِنْ لَا أَمْلُكُ لَـكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَّدًا . قُلَ إِنَّى أَن يجيرِ فَي من الله أحدولن أجدَمن دونه ملتحدا إلا بلاغا من الله ورسالاته ﴾ بل لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً فضلا عن غيره كما قال تعالى ﴿ قُلُ لَا أَمْلُكُ لَنَفْسَى نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا ما شاء الله ولو كنت أعلم الغيب لاستكثرَت من الخير وما مسنى السوء إن أنا إلا نذير وبشير لقوم يؤمنون ﴾ وفيه : قنوت سيد المرسلين وخلفه سادات الأولياء يؤمنون في الصلاة ، وأنَّ المدعو عليهم كفار ، وأنهم فعلوا أشِياء مافعلها غالب الحكفار منها شجهم نبيهم وحرصهم على قتله ، ومنها التمثيل بالقتلى مع أنهم بنو عمهم ( فأنزل الله عليه في ذلك ﴿ ليس لك من الآمر شي أو يتوب عليهمأو يعدُ بهم فإنهم ظالمون فتاب عليهم فآمنوا ﴾ . والقنوت في النوازل وتسمية المدعو عليهم فىالصلاة بأسمائهم وأسماء آبائهم ولعنة المعين فى الفنوت قاله المصنف رحمه الله

ابن عمرو والحارث بن هشام فنزلت ﴿ لِيسَ لَكُ مَنَ الْأَمْرُ شَيَّ ﴾ وفيه عن أبى هريرة رضى الله عنه قال : قال رسولُ الله وَلَيْلِيَّةُ حين أنزل عليه ﴿ وَأَ نَذِرْ عَشِيرَ مَكَ الْاقربين ('') ﴾ فقال : ﴿ يَا مَعْشُرُ وَرِيْنَ ('') \_ أَفْنَى عَنْكُم مَنَ قَرِيش ('' \_ أو كَلَّهُ نَّحُوهَا ''' \_ اشْتَرُوا أَنفُسَكُم ('). لا أُغْنَى عَنْكُم مَنَ مَنْ

و آوله (وفي الصحيح) أي صحيح البخاري (عن أبي هريرة رضي الله عنه) واختلف في اسمه على أكثر من ثلاثين قولا ، وصحح النووي أن اسمه عبد الرحن ابن صخر كما رواه الحاكم في المستدرك عن أبي هريرة قال كان يسمى في الجاهلية عبد شمس بن صخر فسميت في الإسلام عبد الرحن وروى الدولابي بإسناده عن أبي هريرة أن الذي والله سماه عبد الله وهو دوسي من فضلاء الصحابة وحفاظهم رضي الله عنه حفظ عن الذي والله أكثر مما حفظ غيره ، مات سنة سبع أو ثمان ورضي الله عنها كان مقما في جبل مطل على الفريقين فاذا جاءت الصلاة نزل فصلي مع على ، وإذا جاء وقت الاكل نزل فأكل مع معاوية ، فقيل له في ذلك فقال : الصلاة وراء على أثم ، وحفنة معاوية أدسم ، ورأس الجبل لابي هريرة أسلم الصلاة وراء على أم

(۱) قوله ( قام رسول الله عليه حين أنزل عليمه ( وأنذر عشيرتك الاقربين )، والإنذار هو الإعلام بأسباب المخافة والتحذير منها وهذه نذارة خاصة أمر فيها بإنذار عشيرته الاقربين . وعشيرة الرجل بنو أبيه الادنون أو قبيلته . والاقربون الاقرب فالاقرب فأنذر بطون قريش وأنذر عمه وعمته وابنته وهم أقرب الناس اليه فهم وخص ، وأخبرهم أنه لا يغنى عنهم من الله شيئا إذا لم يؤمنوا به ويقبلوا ما جاء به من التوحيد وترك الشرك . وأما النذارة العامة فني قوله تعالى ( وأوحى إلى هذا القرآن لانذركم به ومن بلغ ) وقوله ( أكان الناس عجباً أن أوحينا إلى رجل منهم أن أنذر الناس ) وغيرها من الآيات

(۱) قوله ( فقال ) يا معشر قريش ، المعشر : كمسكن الجماعة ، وفي صحيح البخارى يا بني عبد مناف

(۲) قوله (أو كلة نحوها) هو بنصب كلة صلفا على ما قبله
 (۳) وقوله (اشتروا أنفسكم) أى بنوحيد الله وإخلاص العبادة له وحده

اللهِ شيئاً (')، يا عباسُ بنَ عبدِ المطّلبِ (') لا أُغنى عنكَ من الله شيئاً، يا صَفِيّة عنهُ من الله شيئاً، ويا فاطمة أُ باتَ محد، سَلِينى من مالى ما شتت ('') لا أُغنى عنك من الله شيئاً ،

= لا شريك له وطاعته فيما أمر به رالانتهاء عما نهـى عنه . فان ذلك هو الذى ينجى من عذاب الله، لا الاعتماد على الانساب والاحساب فان ذلك غير نافع عند رب الارماب

- ( 1 ) وقوله ( لا أغنى عنكم من الله شيئا ) فيه حجة على من تعلق على الانبياء والصالحين ليشفعوا له وينفعوه أو يدفعوا عنه، فإن هذا هو الشرك الذىحرمه الله الله وأمر نبيه بالإنذار عنه ، قاله فى فتح المجيد
- ( ٢ ) قوله ( يا عباس بن عبد المطلب ) بنصب ابن و يجوز فى عباس الرفع والنصب وكذا فى قوله ( يا صفية عمة رسول الله ، ويا فاطمة بنت محمد )
- (٣) قوله (سليني من مالي ما شئت ) أى الذي أنا أمله (لا أغنى عنك من الله شيئا ) بين براقي أنه لا ينجى من عذاب الله إلا الإيمان والعمل الصالح، وهذا ان لما عسى أن يتوهموه من أنه يغنى عنهم من الله شيئا بشفاعته ، فإذا كان لا يملك لنفسه نفعا ولا ضرا كما أخبر الله عنه بقوله (قل لا أملك لنفسي نفعا ولا ضرا إلا ما شاء الله كه الآية . بل ولا يدفع عن نفسه عذاب الله لو عصاه (قل إنى أعاب إن عصيت ربى عذاب يوم عظيم ) فكيف يملك لنيره نفما أو ضرا أو يدفع عنه عذاب الله ؟ وأما شفاعته في بعض العصاة فهو أمر من الله له ابتداء فضلا عليه وعليهم لا أنه يشفع من تلقاء نفسه فيمن يشاء . وفيه جده برات عليه (وأنذر عشيرتك الاقربين ) بحيث فعل ما نسب بسببه إلى المنون وكذلك لو يفعله مسلم الآن وقوله للابعد والاقرب ولا أغنى عنك من الله شيئا ، فإذا صرح وهو سيد المرسلين أنه لا يغني شيئا عن سيدة فساء العالمين وآمن الإنسان أنه لا يقول إلا الحق ثم نظر فيا وقع في قلوب خواص الناس وآمن الإنسان أنه لا يقول إلا الحق ثم نظر فيا وقع في قلوب خواص الناس وآمن الإنسان أنه لا يقول إلا الحق ثم نظر فيا وقع في قلوب خواص الناس وآمن الإنسان أنه لا يقول إلا الحق ثم نظر فيا وقع في قلوب خواص الناس وآمن الإنسان أنه لا يقول إلا الحق ثم نظر فيا وقع في قلوب خواص الناس وآمن الإنسان أنه لا يقول إلا الحق ثم نظر فيا وقع في قلوب خواص الناس

#### - 17

قولِ الله تعالى ﴿ حتى ٰ إِذَا فُرْ عَعَن تُلُوبِهِم وَالوا : ماذَا قَالَ رَبُّكُم ؟ قَالُوا : الْحَقَّ، وهو العلىُّ الْـكيير ﴾ (١)

(١) قُولِه ( باب قول الله تمالى : حتى إذا فزع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم؟ قالوا آلحق وهوالعلى السكبير ). أراد المصنف رحمه الله تعالى بالترجمة بهذه الآية بيان حال الملائكة الذين هم أقورى وأعظم من عبد من دون الله وأقربهم منه منزلة ، فاذا كانت هذه هيبتهم وخوفهم من الله عند سماعهم لكلامه فكيف يدعون من دونه وهم لا يملـكون شيئا لمن دعاهم ، وإذا كانوا لا يملـكون شيئا فغيرهم من الانبياء والاولياء أولى أن لا يدعى، ففيها رد على جميع فرق المشركين الذين يدعون من لا يداني الملائكة في صفة من صفاتهم ، وهذه الآية مرتبطة بما قبلها ، وهي قوله تعالى ﴿ قُلُ ادْعُوا الَّذِينَ زَّعْهُمْ مَنْ دُونَ اللَّهِ لَا يُمُلِّكُونَ مثقال ذرة في السموات ولا في الآرض وما لحم فيها من شرك وماله منهم من ظهير ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له حتى إذا فزع عن قلوبهم ـ أى زال عنها الفزع قاله بن عباس وغيره \_ قالوا ماذا قال ربـكم ﴾ الآية . قال أبو حيان تظاهرت الاحاديث عن رسول الله ﷺ أن قوله ﴿ حَتَّى إذا فزع عن قلوبهم ﴾ إنما هي الملائكة إذا سمعوا الوحيّ إلى جبريل وأمر الله تعالى له سمعت كجر السلسلة الحديد على الصفوان فتفزع عند ذلك تمظيا وهيبة ، قال : وبهذا المعنى من ذكر الملائكة مشار اليهم من أول قوله ﴿ الذَّين زعمتم ﴾ لم تنصل له هذه الآية بما قبلها انتهى ، قال ابن جرير : قال بعضهم الذين فزع عن قلوبهم الملائكة ، قالوا: وإنما فزع عن قلوبهم من غشية تصيبهم عند سماع كلام الله عز وجل ، قال ابن كثير : وهو الحق الذي لا مرية فيه الصحة الاحاديث فيه والآثار ، انتهى . وفى الآية: الرد على من زعم أن كلام الله مخلوق وعلى القاتلين بالكلام النفسى . وقد كان المشركون يعبدون الملائكة ويزعمون أنهم بنات الله تعالى وتقدس، ويقولون نعبدهم ليقربونا اليه ويشفعوا لنا عنده كما أخبر الله عنهم في قوله ﴿ويوم يحشرهم جميعًا ثم يقول الملائكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون؟ قالوا سبحانك . ــــــ

= أنت ولينا من دونهم ، بل كانوا يعبدون الجن ) وقالى تمالى (وجعلوا الملائكة الذين تم عباد الرحمن إثاثاً أشهدوا خلقهم ستتكتب شهادتهم و يستلون ) وقال تعالى ( وقالوا اتخذ الرحمن ولدا سبحانه بل عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون ، يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون ، ومن يقل منهم إنى إله من دونه فذلك نجزيه جهنم ، كذلك نجزى الظالمين ) . فلذا يقول تعالى : قل يا محمد لهؤلاء المشركين الذين يدعون الملائكة ( ادعوا الذين ترعمتم من دون الله لا يملكون مثقال ذرة فى السموات ولا فى الارض كى يستقلون به ، والذرة قيل إنها صغار النمل وقيل إنها الهباء الذي يرى فى الكوة إذا تزك الشمس معها

وقوله ومالهم فيهما من شرك ، أى لا يُلمكون مثقال ذرة يستقلون به ولا على طريق المشاركة

وقوله وماله منهم من ظهير ، والظهير : المعين

وقوله ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمنأذن له . وهذه الآية تقطع عروق الشرك بأمور أربعة

الأبول: أنهم لا يمليكون مثقال ذرة مع الله والذي لا يملك مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض لا ينفع ولا يضر

الثانى : قوله ومالهم فيهما من شرك . أى فى السموات والارض

الثالث: قوله وماله منهم من ظهير ، والظهير: المدين فليس له مدين من خلقه بل هو الذى يعينهم على ما ينفعهم لـكال غناه عنهم وفقرهم اليه فيما قل وكعر من المور دنياهم وأخراهم

الرابع: قوله ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له، وفيه معرفة تفسير الآية وما فيها من الحجة على إبطال الشرك خصوصا ما تعلق على الصالحين وهي الآية التي قيل إنها تقطع عروق شجرة الشرك من القلب ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

في الصحيح ''عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي عَيِّلْيَةٍ قال: 
ه إذا قضى الله الأمر في السهاء ضَرَبَتِ الملائكة '' بأُخِنِحَتها خَضَعاناً لقولهِ ، كأنه سِلسلة على صَغُوان '' يَنْفُذُهم ذُلك' (حتى إذا فرع عن عن قلوبهم '' قالوا الحق وهو العلل ألك الكبير '' كالوا الحق وهو العلل الكبير '' كالكبير خوان '' كالكبير '' كال

(١) قوله ( فى الصحيح ) أى صحيح البخارى (عن أبي هريرة ) رضى الله عنه ( عن النبي مِلِلِيَّةِ قال و إذا قضى الله الامر فى السهاء ، ) أى إذا تسكلم بأمره الذى قضاه فى السهاء مما يكون

(۲) قوله (ضربت الملائكة بأجنحتها خضعانا) بفتحتين من الحضوع وفى رواية خضعانا بضم أوله وسكون ثانيه مصدر أى خاضعين (لقوله) عز وجل (٣) قوله (كأنه سلسلة على صفوان) وهو الحجر الأملس وقد روى ابن

مروية من حديث ابن مسعود رفعه و إذا تسكلم الله بالوحى سمع أهل السموات صلصلة كصلصلة السلسلة على الصفوان ، الحديث

- (٤) قوله (ينفذهم ذلك) بفتح النحتية وسكون النون وضم الفاء والذال المعجمة ، أى يمضى كلام الله الذ تكلم به وينفذ قلوب الملائكة حتى يفزعوا من ذلك وعند ابن مردوية من حديث ابن عباس و فلا ينزل على أهل سماء إلا صعقوا، وعند أبى داود وغيره مرفوعا و إذا تكلم الله بالوحى سمع أهل السماء الدنيا صلصلة كجر السلسلة على الصفا فيصعقون ،
- (ه) قوله (حتى إذا فزع عن قلوبهم) أى زال عنها الفزع قال ابن عباس وغيره
- (٦) قوله (قالوا: ماذا قال ربكم؟) ولم يقولوا: ماذا خلق ربكم؟ أى قال الملائكة بعضهم لبعض: ماذا قال ربكم؟ ولو كان كلام الله مخلوقا لقالوا: ماذا خلق ربكم؟
- ( ٧ ) وهُوله ( قالوا الحق وهو العلى السكبير ) أى قالوا : قال الله الحق ، علموا أن الله لا يقول إلا حقا

فيسمعُها مُسْتَرَقُ السمعِ (')، ومسترقُ السمعِ هكذا ('') بعضُهُ فوقَ بعض ـوصفه سفيان كمفّه فحرفها ('') وبدّدَ ('') بين أصابعه ـ

(۱) قوله (فيسمعها مسترق السمع م الشياطين، وفي صحيح البخارى وسمعها الملائكة وتحدثوا بها ومسترق السمع م الشياطين، وفي صحيح البخارى عن عائشة رضى الله عنها مرفوعا أن الملائكة تنزل في العنان وهو السحاب فنذكر الامر قضى في السهاء فتسترق الشياطين السمع فتسمعه فتوصله إلى السكهان فيكذبون معها مائة كذبة من عند أنفسهم، فظاهر هذا أنهم لا يسمعون كلام الملائكة الذين في السهاء الدنيا وإنما يسمعون كلام الملائكة الذين في السحاب، والما يسمعون كلام الملائكة الذين في السحاب، قاله في الشرح قال: في إبطال التنديد وليس كما قال فان هذا الحديث إنما دل على أنهم يسمعون من الذين في السحاب، وسماعهم منهم لا ينني سماعهم من الذين في السحاب، وسماعهم منهم لا ينني سماعهم من الذين في السماء الدنيا بل سماعهم منها دل عليه دليل آخر، وقد قال تعالى (وحفظناها من السماء الدنيا بل سماعهم منها دل عليه دليل آخر، وقد قال تعالى (وأنا لمسنا السماء كل شيطان رجم إلا من استرق السمع فأتبعه شهاب مبين وقال (الا من خطف الحلفة فأتبعه شهاب ثاقب وقال تعالى إخبارا عنهم (وأنا لمسنا السماء وجدناها ملئت حرسا شديداً وشهباً. وأنا كنا نقمد منها مقاعد السمع فن فوجدناها ملئت حرسا شديداً وشهباً. وأنا كنا نقمد منها مقاعد السمع فن السماء با من فلائكة السحاب، فالحق أن يقال إنهم كا يسمعون من ملائكة السماء، فكذلك يسمعون من ملائكة السحاب، فالحق أن يقال إنهم كا يسمعون من ملائكة السماء، فكذلك يسمعون من ملائكة السحاب ولا تنافي بين الأمرين، انتهى

(٧) قوله (ومسترق السمع همكذا وصفه سفيان بكفه) أى وصف ركوب بعضهم فوق بعض . وسفيان هو ابن عبينة الهلالى أبو محمد الكوفى ثم المسكى ثقة حافظ فقيه إمام حجة إلا أنه تغير حفظه بآخرة وربما دلس لكن عن الثقات . مات سنة ثمان وتسعين ومائة وله إحدى وتسعون سنة

<sup>(</sup>٣) قوله ( فحرفها ) بحاء مهملة وراء مشددة وفاء

<sup>(</sup>٤) قوله ( وبدد ) أى فرق بين أصابعه

فيسمَعُ الكلمةَ فيُلْقِيها إلى مَن تحتَه ()، ثم مُياْقِيها الآخرُ إلى مَن تحتَه، حتى مُيلْقِيها الآخرُ إلى مَن تحتَه، حتى مُيلْقِيها على لسان الساحر أو السكاهن، فرَّبَما أدركه الشَّهاب قبل أن مُلْقِيَها، وربنا أَلْقاها قبل أن يُلْرِكه ()، فيكذِبُ معها مائة كِلْذِبة (؟)،

(٣) قوله ( فيكذب معها مائة كذبة ) بفتحالكاف وسكون الذال المعجمة أى يكذب الحكاهن أو الساحر مع السكامة التي ألقاها اليه و ليه من الشياطين مائة \_\_\_\_ يكذب الحكاهن أو الساحر مع السكامة التي ألقاها اليه و ليه من الشياطين مائة \_\_\_ ،

<sup>(</sup>۱) فخوله (فيسمع المحلمة فيلقيها إلى من تحته ) أى يلتى الشيطان الفوقائى المستمع المحلمة التى سممها إلى الشيطان الذى تحته وهكذا (حتى يلقيها آخرهم على لسان الساحر أو المحكاهن)

<sup>(</sup>٢) قَوْلِه ( فربما أدركه الشهاب قبل أن يلقيها وربما ألقاها قبل أن يدركه ) والشهاب النجم الذي يرى به مسترق السمع ، وهو لا يقتله لما روى ابن جرير عن ابن عباس : فأتبعه شهاب ثاقب. قال : لا يقتلون بشهاب ولا يمو تون ولكنها تحرقهم من غير قتل وتخبل وتخدج من غير قتل ، وهذا يدل على أن الرجم بالنجوم كان قبل المبعث لما روى أحمد ومسلم والترمذي والنسائي عن معمر عن الزهري عن على بن حسين عن ابن عباس قال : كان النبي الله جالسا في تفر من أصحابه فرى بنجم فاستنار فقال: , ما كنتم تقولون إذا كان هذا في الجاهلية ؟ ، قالوا : نقول يولد عظيم أو يموت عظيم فقال , إنها لا يرى بها لموت أحد ولا لحياته ولسكن ربنا إذًا قضى أمراً سبح حلة العرش ثم سبح أهل السهاء الذين يلون حملة العرش فيقول الذين يلون حملة العرش لحملة العرش ماذا قال ربكم فيخبرونهم ويخبر أهل كل سماء سماء حتى ينتهى الخبر إلى هذه السماء وتخطف الجن السمع فيرمون ، فما جاؤوا به على وجهه فهو حق لـكنهم يحرفونه ويزيدون فيه ، قال معمر ، قلت للزهرى : كان يرى بها فى الجاهلية ؟ قال : نعم ، أرأيت وأنا كنا نقعد منها مقاعد السمع فن يستمع الآن يجد له شهابا رصداً ، قال: غلظت وشدد أمرها حين بعث رسول الله ﷺ . وفيه الرد على المنجمين الذين ينسبون الحوادث التي تقع في الأرض إلى الكواكب لما في الري بها من الدلالة على أنها مسخرة لما خلقت له ، لقوله تعالى ﴿ والشمس والقمر والنجوم مسخرات

فيقال: أَليس قد قال لنا يومَ كذا وكذا:كذا وكذا ('`؟ فَيُصدُّقُ بتلك الكلمة التي شُوِمَت من السماء »

وعن النوّاس بن سمعان (٢) رضي الله عنه قال: قال رسول الله عَيْنَالِيْنُهُ

\_ كذبة أو يكذب الشيطان مع الكلمة التى استرقها مائة كدذبة ويخبر بالجميع وليه من الإنس فيفتتن الإنس بالإنسى الساحر أو الكاهن ويفتتنان بوليهما من الشياطين ويقبلون ما جاؤوا به من الصدق والكذب لكونهم قد يصدقون فيا يأتون به من خبر السهاء

(۱) قوله (فيقال أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا : كذا وكذا) فيصدقون بكونهم قد يصدقون بعض الآحيان كافي الصحيح عن عائشة رضى الله عنها ، ولفت : يا رسوك الله إن الكهان كانوا يحدثونا بالشيء فنجده حقا . فال و تلك الكلمة التي يخطفها الجني فيقذفها في أذن وليه ويزيد فيها مائة كذبة ، وفيه ذكر استراق الشياطين وصفة ركوب بعضهم بعضا وإرسال الشهب ، وأنه تارة يدركه الشهاب قبل أن يلقيها وتارة يلقيها في أذن وليه من الإنس قبل أن يدركه ، وكون الكاهن يصدق في بعض الآحيان وكونه يكذب معها مائة كذبة وأنه بعضدق كذبه (إلا بتلك الكلمة التي سمعت من السهام) وكونهم يتلتي بعضهم من ولا يعتبرون بمائة كذبة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى . وفيه أن الشي إذا كان فيه شي من الحق فلا يدل على أنه كله حق فكثيراً ما يلبس أهل الضلال الحق فيه شي من الحق فلا يدل على أنه كله حق فكثيراً ما يلبس أهل الضلال الحق بالباطل ليكون أقبل لباطلهم ، قال تعالى ( ولا تلبسوا الحق بالباطل و تكتموا الحق وأنتم تعلمون ) . وفي هذه الآحاديث وما بعدها وما في معناها إثبات علو الله تعالى على خلقه على ما يليق بجلاله وعظمته خلافا الأشاعرة والجمهة ونفاة المعترلة ، قاله في فتح المجيد

« إذا أراد اللهُ تعالىأن يوحى بالأمر تكلَّم بالوحى (١) خذت السموات منه رَجْفة (٢) ـ أو قال رِعُدَة وجل ، خوفاً من الله عز وجل ، فإذا سمع ذلك أهل السموات صَعِقُوا وخَرُّوا لله شُجَداً (١) ، فيكونُ أول

- (۱) قوله (تكلم بالوحى) فيه التصريح بأن الله يتكلم بالوحى فيوحيه إلى جبريل عليه السلام ففيه الرد على الاشاعرة فى إنكارهم كلام الرب تعالى وزعمهم أن القرآن عبارة عن كلام الله
- (٢) قوله (أخذت السموات منه رجفة) هو برفع رجفة على أنه فاعل، أى أصاب السموات منه رجفة أى ارتجفت . كما روى ابن أبي حاتم عن عكرمة قال إذا قضى الله تبارك وتعالى أمراً رجفت السموات والارض والجبال وخرت الملائكة كلهم سجداً
- (٣) قوله (أو قال: رعدة شديدة ) شك من الراوى هل قال النبي بالله و رجفة أو قال رعدة ، وهو بفتح الراء : خوفا من الله عز وجل . يعنى أن ارتجافها وارتعادها ناش عن خوفها من الله تعالى ، فالسموات تخاف اقه بما جعل فيها من الإحساس ومعرفة من خلقها كما قال تعالى ﴿ تسبح له السموات السبع والارض ومن فيهن ، وإن من شي إلا يسبح بحده ولكن لا تفقهون تسبيحهم إنه كان حليا غفورا ﴾ وفي البخارى عن ابن مسعود رضى الله عنه قال : كنا قسمع تسبيح العلمام وهو يؤكل وفي حديث أبي ذر أن النبي برات أخذ في يده حصيات فسمع لهن تسبيح كحنين النحل وكذا في يد أبي بكر وعمر وعان ، وهو حديث مشهور في المسانيد
- (٤) قوله (فاذا سمع ذلك أهل السموات صعقوا وخروا لله سجداً ) أى محصل لهم الأمران الصعق وهو الغشى والسجود هيبة وتعظيما لربهم وخشية لما سمعوا من كلام الله تعالى وتقدس

<sup>=</sup> وهى نوعان : إرادة شرعية دينية ، فتكون هى الحبة ، وإرادة كونية قدرية فتكون هى الحبة ، وإرادة كونية قدرية فتكون هى المشيئة

من يرفع رأسه جبريل (۱) ، في كلّمه الله من وحيه بما أراد (۲) ، ثم بم ثمر الله جبريل على الملائكة كلّما من بسياء سأله ملائكتها : ماذا قال ربّنا ياجبريل ؟ فيقول جبريل : قال الحقّ وهو العلى السكبير (۱) ، فيقولون كلهم مثل ماقال جبريل . فيتهى جبريل بالوحى إلى حيث أمر أه الله عز وجل (۱) »

<sup>(</sup>۱) قوله (فیکون أول من یرفع رأسه جبریل) لانه ملك الوحی. وفیه فضیلة جبریل هلیه السلام كما قال تعالی ( إنه لقول رسول كريم ذى قوة عند ذى العرش مكين مطاع تم أمين ) قال أبو صالح فى قوله ( عند ذى العرش مكين ) قال جبريل يدخل فى سبمين حجابا من نور بغير إذن

<sup>(</sup>٢) قوله (فيكلمه الله من وحيه بما أراد) وفيه إثبات صفة الكلام والإرادة

<sup>(</sup>٣) قوله (ثم يمر جبريل على الملائكة كلما مر بسياء يسأله ملائكتها ماذا قال ربنا يا جبريل فيقول: قال الحق وهو العلى الكبير) فله العلو المطلق سبحانه علو القدر وعلو القهر وغلو الذات

<sup>(</sup>٤) قوله (فيقولون كلهم مثل ما قال جبريل فينتهى بالوحى إلى حيث أمره الله عز وجل) وتمامه من السهاء والارض وقد بيض المصنف لتمام الحديث ومن رواه . وقد رواه ابن جرير وابن أبى حاتم والطبرانى قاله فى الشرح . وفيه ارتجاف السموات لكلام الله عز وجل وأن تلك الرجفة والغشى خوفا من الله عز وجل وأن الغشى يعم أهل السموات كلهم وأنهم يخرون فله سجدا وأن أول من يرفع رأسه جبريل وسبب سؤال الملائكة وتفسير قوله: قال الحق وهوالعلى الكبير ، وأن جبريل ينتهى بالوحى إلى حيث أمره الله عز وجل ، وأنه يجيب الملائكة بعد ذلك بقوله قال كذا وكذا وأنه يقول لاهل السموات كلم وإثبات المذكورة الصفات خلافا للاشعرية المعطلة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى والآيات المذكورة في هذا الباب والاحاديث تقرر التوحيد الذي هو مدلول شهادة أن لا إله إلا على هذا الباب والاحاديث تقرر التوحيد الذي هو مدلول شهادة أن لا إله إلا

## ٧٧ - باب الشفاعة (١)

-- الله ، فإن الملك العظيم الذي تصعق الاملاك من كلامه خوفا منه ومها بة و ترجف منه المخلوقات ، الكامل في ذاته وصفاته وعلمه وقدرته وملكة و عزه وغناه عن جميع خلقه وافتقادهم جميعا إليه وتفوذ تصرفه وقدره فيهم لمله وحكته ، لا يجوز شرعا ولا عقلا أن يجعل له شريك من خلقه في عبادته التي هي حقه عليهم ، فكيف يجعل المربوب رباً والعبد معبوداً أين ذهبت عقول المشركين سبحان الله عما يصفون ، قاله في فتح الجيد

(١) قوله ( باب الشفاعة ) : الشفاعة هي إعانة الطالب والمشفوع اليه في المطلوب حتى يصير كل منهما معه شفعاً بعد أن كان وترآ فكل من أعان غيره على أمر فقد شفعه فيه فإن أعنت على برو تقوى كانت شفاعة حسنة وإن أعنت على إثم وعدوان كانت شفاعة سيئة . والبر ما أمرت به ، والإثم ما نهيت هنه . والله عمالي وتر لا يشفعه أحد فلا يشفع عنده أحد إلا بإذنه ، فالامر كله اليه وحده لا شريك له بوجه . قال شيخ الإسلام رحمه الله قال : والشفاعة سبب من الاسباب التي يرحم الله بها من يرحم من عباده ، وأحق الناس برحمته أهــــل التوحيد والإُخلاصُ له ، فحكل من كَانَ أَكُلُ في تحقيق إخلاص لا إله إلا الله علما وعقيدة وعملا وبراءة وموالاة ومعاداة كان أحق بالرحمة . قال : وأحاديث الشفاعة كثيرة متواترة في الصحيحين والسنن والمسانيد انتهى. وشروطها: إذنه تعالى الشافع ورضاه عن المشفوع فيه ، ومانعها : الشرك بالله ، ومستحقها الموحد ، والمالك لها : هو الله عز وجّل . وأنواعها ستة فها ذكر العلامة ابن القم رحمه الله . الأول : الشفاعة الـكبرى التي يتأخر عنها أولى العزم من الرسل حتى تنتهى إلى النبي سَلِينًا وهي الشفاعة لإراحتهم من موقف القيامة وهذه عاصة بالنبي سِلِنَةُ لا يشركه فيها أحد . الثانى : شفاعته لاهل الجنة في دخولها . الثالث : شفاعته لقوم من العصاة من أمته قد استوجبوا النار فيشفع لهم أن لا يدخلوها . الرابع : شفاعته في العصاء من أهل التوحيد الذين يدخلون النار يذنومهم أن يخرجو ا منها . والاحاديث بهامتوائرة، وقدأجمع عليها الصحابة وأهلالسنة قاطبة وَ بدُّعوامن\_

| وا إلى       | نَ أَن يُحَشِّرُ | رْ به الذينَ يَحَاَفُو | مالى ﴿ وَأَنْذِ | قولِ الله ت | وا     |
|--------------|------------------|------------------------|-----------------|-------------|--------|
|              |                  | ولَّ ولا شَفِيع َ      |                 | -           |        |
| <b>€</b> (*) | _ة جميعًا (      |                        |                 | •           | الشفاء |

= أنكرها أى نسبوهم إلى البدعة . الحنامس: شفاعته لقوم من أهل الجنة فى زيادة ثوابهم ورفع درجاتهم وهذه لم ينازع فيها أحد وكلها مختصة بأهل الإخلاص . السادس: شفاعته فى بعض الدكفار من أهل النار حتى يخفف عنهم العذاب وهذه خاصة بأبى طالب وحده انتهى .

(۱) قوله (وقول الله تعالى: وأنذر به الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم) يقول تعالى: وأنذر يا محمد به أى بالقرآن ـ قاله ابن عباس: الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم وهم أهل الإخلاص الذين لم يتخذوا من دون اقه شغيماً بل أخلصوا قصدهم وطلبهم وجميع أعماهم لله وحده ولم يلتفتوا إلى أحد سواه فيها يرجونه أو يخافونه . والإنذار هو الإعلام بأسباب المخافة والتحذير منها وهذه نذارة خاصة أمره الله تعالى أن ينذر الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم ليس لهم من دونه ولى يتولاهم ولا شفيع ليس لهم من دونه ولى ولا شفيع ، أى ليس لهم من دونه ولى يتولاهم ولا شفيع من عذابه يوم القيامة لعلهم يتقون في هذه الدار فيعملون عملا ينجيهم الله به من عذاب يوم القيامة . والتقوى : أن تجعل بينك وبين النار وقاية بأن تعمل بطاعة الله على نور من الله ترجو ثواب الله ، وأن تترك معصية الله على نور من الله تخافى عقاب الله ، وأما النذارة العامة فني قوله تعالى ﴿ وأوحى إلى هذا القرآن الانذركم به ومن بلغ ﴾ وغيرها

(۲) قول ( وقول الله تعالى : قل لله الشفاعة جميعاً ) بعد قوله ( أم اتخذوا من دون الله شفعاء ) قل يا محمد أو لو كان الشفعاء الذين اتخذوهم لا يملكون شيئا ولا يعقلون ؟ وشيئا : نكرة في سياق النني تعم كل شي أى لا يملكون شفاعة ولا غيرها ولا يعقلون لانهم إما أموات غيراً حياء وما يشعرون أيان يبعثون ، أو جماد لا تعلم شيئا ولا تعقل ، ثم قال ( قل لله الشفاعة جميعاً ) عو المالك لها ، وهذا إنكار منه تعالى على المشركين في اتخاذهم الشفعاء من \_

وقولِه ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عَندَه إِلَّا بِإِذَنه ('' ﴾ وقولِه ﴿ وَكُمْ مِنْ مَلَكٍ فَى السَمُواتِ لَا تُغْنَى شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعَـدِ أَنْ يَأْذَنَ لِمَنْ يَشَاءُ ويَرْضَىٰ ('' ﴾ وقولِه ﴿ قُلِ اذْعُوا ِ الذِينَ زَعَمْهُمْ

دونه مع كونهم لا يملكون شفاعة ولا غيرها فليس لمن يطلبونها منه شي منها
 و إنما تطلب عن يملكها وهو الله جل وعلا دون ما سواه

(۱) وقوله تعالى (من ذا الذى يشفع عنده إلا الذنه ) قالو ابن جرير : نولت لما قال السكفار : ما نعبد أو ثاننا هذه إلا ليقربونا إلى الله زلنى ، فقال تعالى (له ما فى السموات وما فى الارض من ذا الذى يشفع عنده إلا بإذنه والإذن نوعان : إذن بمعنى المشيئة والخلق ، وإذن بمعنى الإباحة والإجازة فن الاول قوله فى السحر (وماهم بصارين به من أحد إلا بإذن الله ) أى بمشيئته وقدره وإلا فهو لم يبح السحر ، وكذا قوله (وما أصابكم يوم التنى الجمعان) من القتل والجراح والتمثيل والهزيمة فبإذن الله فهو عالى أفعال الكفار والمؤمنين والنوع الثانى : قوله (إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه ) وقوله (ما قطعتم من لينة أو تركتموها قائمة على أصولها فبإذن الله ) بإذنه كوفه بمشيئته فإن هذا يتضمن إباحته لذلك وإجازته ورفع الحرج عن فاعله مع كونه بمشيئته وقضائه فقوله (من ذا الذى يشفع عنده إلا بإذنه ) هو هذا الإذن الكائن بقدره وشرعه ، ولم يرد بمجرد المشيئة والقدر انتهى ملخصا من كلام شيخ بقدره وشرعه ، ولم يرد بمجرد المشيئة والقدر انتهى ملخصا من كلام شيخ الإسلام رحمه الله

(٣) وقوله ( و كم من ملك فى السموات لا تغنى شفاعتهم شيئا إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى ) . قال أبو حيان , كم ، خبرية ومعناها التكثير وهى فى موضع رفع بالابتداء والحبر ، لا تغنى ، وإذا كانت الملائكة لا تغنى شفاعتهم إلا بعد إذن الله ورضاه أى يرضاه أهلا الشفاعة فكيف تشفع الاصنام لمن عبدها ؟ قال ابن كثير : وهذا من عظمته وجلاله وكبريائه عز وجل أنه لا يتجاسر أحد على أن يشفع لاحد عنده إلا بإذنه له فى الشفاعة ، كا جاء فى حديث الشفاعة ، كا جاء فى حديث الشفاعة ، آتى تحت العرش فأخر ساجداً فيدعنى ما شاء الله أن يدعنى ، \_\_\_

مِن دونِ اللهِ لا يَملِكونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمُواتِ ولا فِي الْآرِضِ ﴾ الآيتين.

قال أبو العبــــاس (١٠): (٠) ننىٰ اللهُ حمَّا سواه كلَّ ما يتعلق به

= ثم يقال: ارفع رأسك وقل يسمع واشفع تشفع، الحديث (وقول الله تعالى: قل ادعوا الذين زعمتم من دون الله لا يملسكون مثقال ذرة في السموات ولا في الارض ومالهم فيهما من شرك وماله منهم من ظهير ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له). وقد تقدم السكلام على هذه الآية في الباب الذي قبل هذا وفيه معرفة تفسير الآيات، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(١) قول (قال أبو العباس) هو شيخ الإسلام وعلم الهداة الاعلام أحمد ابن تيمية رحمه الله ورضى عنه (٥): ننى الله عما سواه كلما يتعلن به المشركون، فننى أن يكون لغيره ملك أو قسط منه أو يكون عونا قه ولم يبنى إلا الشفاعة فبين أنها لا تنفع إلا لمن أذن له الرب كما قال تعالى ﴿ ولا يشفعون إلا لمن ارتضى ﴾ فهذه الشفاعة التى يظنها المشركون هى منتفية يوم القيامة كما نفاها القرآن، وأخبر النبي بهيئ أنه يأتى فيسجد لربه ويحمده لا يبدأ بالشفاعة أولا، ثم يقال له: ارفع رأسك وقل يسمع وسل تعط واشفع تشفع. وقال ابن القيم رحمه الله تعالى وقد قطع الله الاسباب التى يتعلق بها المشركون ابن القيم رحمه الله تعالى وقد قطع الله الاسباب التى يتعلق بها المشركون جميعها قطعا يعلم من تأمله وعرفه أن من اتخذ من دون الله ولياً فشله كثل العنكبوت اتخذت بيئاً، وإن أو هن البيوت لبيت العنكبوت، فالمشرك إنما يتخذ معبوده لما يحصل لديه من النفع ، والنفع لا يكون إلا بمن فيه خصلة من هذه الحصال الاربع ، إما مالكا لما يريده منه ، فإن لم يكن مالكاكان شريكا للمالك ، فإن لم يكن شريكا كان معينا له وظهيرا ، فإن لم يكن معينا له وظهيرا كان شفيعا عنده . فنني سبحانه المراتب الاربع نفيا مرتبا منتقلا من صفيعاً كان شفيعا عنده . فنني سبحانه المراتب الاربع نفيا مرتبا منتقلا من عنون كان شفيعا عنده . فنني سبحانه المراتب الاربع نفيا مرتبا منتقلا من حاليا كان شفيعا عنده . فنني سبحانه المراتب الاربع نفيا مرتبا منتقلا من

<sup>( \* )</sup> وهذا المقام لا يتسع لذكر ترجة هذا الإمام ، ومن أزاد الوقوف على تاريخ حياته فليراجع المقود الدرية في مناقب شيخ الإسلام الإمام أحمد بن تيمية لابن عبد الهادي ومي ف مجلد ضغم.

المشركونى، فننى أن يكون لغيره مِلْكُ أو قِسط منه، أو يكون عوناً لله ولم يَبق إلا لمن أذِنَ له الربّ كاقال (ولا يَشْفعون إلا لِمَنِ ارتضى) فهذه الشفاعة التي يظنها المشركون

= الأعلى إلى ما دونه فنني الملك والشركة والمظاهرة والشفاعة التي يطلبها المشرك وأثبت شفاعة لا نصيب فيها لمشرك وهي الشفاعة بإذنه فهو الذي يأذن للشافع وإن لم يأذن له لم يتقدم بالشفاعة بين يديه ، وكني بهذه الآية نوراً وبرهاناً وتجريداً للنوحيدو قطعاً لاصول الشرك ومواده لمن عقلها . والقرآن علو. منأمثالها ونظائرها ولمكن أكثر الناس لا يشعر بدخوله تحت الواقع وتضمنه له ويظنه فى قوم قد خلوا ولم يعقبوا وارئا ، وهذا الذى يحول بين القلّب و بين فهم القرآن ولعمر الله إن كان أولئك قد خلوا فقد ورثهم من هو مثلهم وشر منهم وتناول القرآن لهم كتناوله لاولئك ولكن الامركا قال عمر بن الخطاب رضيالله عنه : إنما تنقض عرى الإسملام عروة عروة إذا نشأ في الإسلام من لا يعرف الجاهلية ، لأنه إذا لم يعرف الشرك وما عابه القرآن وذمه ، رقع فيه وأقره ودعا اليه وصوبه وحسنه وهو لا يعرف أنه الذي كان عليه أهل الجاهلية فتنقض بذلك عرى الإسلام ويعود المعروف منسكرا والمنسكر معروفا ، والبدعة سنة والسنة بدعة ؛ ويكفر الرجل بمحض الإيمان وتجريد النوحيد ، ويبدع بتجريد متابعة الرسول ومن له بصيرة وقلب حي يرى ذلك عياناً ، فالله المستعان انتهي ملخصاً وقال أيضاً : ومن أنواع الشرك طلب الحوائج من الموتى والاستغاثة بهم ، وهذا أصل شرك العالم فان الميت قد انقطع عمله وهو لا يملك لنفسه نفعاً ولاضرآ فضلا عن من استغاث به وسأله أن يشفع له ، وهذا من جهله بالشافع والمشفوع عنده فإنه لا يقدر أن يشفع له عند الله إلا بإذنه والله لم يجعل استغاثته وسؤاله سببا لإذنه و إنما السبب كمال التوحيد فجاء هذا المشرك بسبب يمنع الإذن وهو بمنزلة من استعان في حاجته بما يمنع حصولها وهذه حالة كل مشرك فجمعوا بين الشرك بالمعبود وتغيير دينه ومعاداة أهل التوحيد ونسبة أهله إلى التنقص بالاموات وهم قد تنقصوا الخالق بالشرك وأوليائه الموحدين بذمهم وعيبهم ومعاداتهم وتنقصوا من أشركوا به غاية التنقص إذ ظئوا أنهم راضون منهم بهذا وأنهم 😑

هى منتفية يوم القيامة كما نفاها القرآن، وأخبر النبي عَيَّالِيَّةِ أنه « يأْنَ فيسجُدُ لربه ويحمده ـ لا يبدأ بالشفاعة أو لا ـ ثم يقال له : ارفع

= أمروهم به وأنهم يوالونهم عليه وهؤلاء هم أعداء الرسل فى كل زمان ومكان وما أكثر المستجيبين لهم وما نجا من شرك هذا الشرك الآكبر إلا من جرد توحيده فلة وعادى المشركين فى الله وتقرب بمقتهم إلى الله واتخذ الله وحده وليه وإلاهه ومعبوده فجرد حبه فله وخوفه فله ورجاءه فله وذله فله وتوكله على الله واستعانته بالله وقصده فله متبماً لامره متطلبا لمرضاته إذا سأل الله وإذا استعان استعان بالله وإذا عمل عمل فله فهو فله وبالله ومع الله ، انتهى كلامه وحمد الله

وقال شيخ الإسلام وهذا الموضع افترق الناس فيه ثلاث فرق : طرفان ووسط ، فالمشركون ومن وافقهم من مبتدعة أهل الكتاب كالنصارى ومبتدعة هذه الآمة أثبتوا الشفاعة التي نفاها القرآن، والخوارج والمعتزلة أنكروا شفاعة نبينا مِرْاللَّهِ ف أهل المكبائر من أمته بل أنسكر طائفة من أهل البدع انتفاع الإنسان بشفاعة غيره ودعائه ، كما أنكروا انتفاعه بصدقة غيره وصيامه فأنكروا الشفاعة بقوله تعالى ﴿ مَن قَبَلَ أَن يَأْتَى يَوْمَ لَابِيعِفِيهِ وَلَا خَلَةً وَلَا شَفَاعَةً ﴾ وبقوله ﴿ مَا لَلظَالَمِينَ من حمَّم ولا شفيع يطاع ﴾ وأما سلف الامة وأنمتها ومن تبعهم من أهل السنة والجماعة فأثبتوا ما جاءت بهالسنة عن نبي الله مِلْقِيم من شفاعته الأهل الكبائر من أمته وغير ذلك من أنواع شفاعاته وشفاعة غيره من النبيين والملائك، وقالوا إنه لا يخلد فى النار من أهل التوحيد أحد وأقروا بما جاءت به السنة من انتفاع الإنسان بدعاء غيره وشفاعته والصدقة عنه والصوم عنه في أصح قولى العلماء كما ثبتت به السنة الصحيحة وما كانفى معنى الصوم . وأما من علق قلبه بأحد المخلوقين. يرجوه ويخافه فهذا من أبعد الناس عن الشفاعة ، فشفاعة المخلوق عند المخلوق تكون بإعانة الشافع للشفوع له بغير إذن المشفوع عنده، بل يشفع إما لحاجة المشفوع عنده وإما لخوفه منه . فيحتاج أن يقبل شفاعته والله غنى عن العالمين كلهم فما من شفيع إلا من بعد إذنه فله بِاللَّيْرِ شفاعات يختص بها لا يشركه فيها أحد ، وشفاعات يشركه فيها غيرهمن الأنبياء والصالحين لـكن ماله فيها أفضل 🚐

رأسَك ، وقل يُسمَع ، وسَل تُعْطَ ، واشْفَع تُشَفَّع » وقال له أبو هريرة (۱) : مَن أسعد الناس بشفاعتك ؟ قال : « مَنْ قال لا إله إلا الله عالصاً من قلبه ، فتلك الشفاعة لأهل الإخلاص بإذن الله (۲) ، ولا تكون لمن أشرك بالله ، وحقيقتُه أن الله سبحانه هو الذي يتفضَّل على أهل الإخلاص فيغفر لهم بواسطة دعاء من أذِن له أن يَشفع ليُكرِمَه وينال المقام المحمود . فالشفاعة التي نفاها القرآن (۲) ما كان فيهاشرك ،

على الغيره فإنه ملك أفضل الخلق وأكرمهم على ربه عز وجل وله من الفضائل التي ميزه بها على سائر النبيين ما يضيق هذا الموضع عن بسطه ومن ذلك المقام المحمود الذي يغبطه به الاولون والآخرون انتهى

- (۱) قوله (وقال أبو هريرة رضى الله عنه : من أسعد الناس بشفاعتك يا رسول الله ؟ قال , من قال لا إله إلا الله خالصا من قلبه ،) وهذا الحديث رواه البخارى والنسائى عن أبى هريرة ، ورواه الإمام أحمد وصححه ابن حبان ، وفيه , وشفاعتى لمن قال لا إله إلا الله مخلصا يصدق قلبه لسانه ولسانه قلبه ، وشاهده ما رواه مسلم عن أبى هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله عنه أبى هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله عنه الحل نبى دعوة مستجابة فتمجل كل نبى دعوته وإنى أختبات دعوتى شفاعة لامتى يوم القيامة فهى نائلة إن شاء الله من مات لا يشرك بالله شيئا ،
- (٢) قوله ( قال شيخ الإسلام : فتاك الشفاعة لأمل الإخلاص بإذن الله ولا تسكون لمن أشرك بالله . وحقيقته : أن الله سبحانه هو الذى يتفضل على أهل الإخلاص فيغفر لهم بواسطة دعاء من أذن له أن يشفع ليسكرمة وينال المقام المحمود )
- (٣) قوله ( فالشفاعة التي نفاها القرآن ما كان فيها شرك ، ولهذا أثلبت الشفاعة بإذنه في مواضع وقد بين النبي برائي أنها لا تسكون إلا لاهل التوحيد والإخلاص) انتهى كلامه رحمه الله . وقال أيضا والإخلاص عبة الله وإرادة وجمه . و فيه : معرفة صفة الشفاعة المنفية ، والشفاعة المثبتة ، وذكر الشفاعة ...

ولهذا أثبت الشفاعة بإذنه في مُواضع ، وقد بيَّنَ النبي ﷺ أنهــا لا تكون إلا لأهل التوحيد والإخلاص · انهمي كلامه .

#### ۱۸ - باب

# قول الله تعالى ﴿ إِنَّكَ لَا تُمْدِى مِن أَحْبَبْتَ ﴾ الآية (')

= الكبرى وهى المقام المحمود، وصفة ما يفعله برائي وأنه لايبدأ بالشفاعة أولا بل يسجد، فإذا أذن له شفع، ومن أسعد الناس بها، وأنها لا تكون لمن أشرك بالله، وبيان حقيقتها قاله المصنف رحمه الله تعالى

(١) قوله ( باب قول الله تعالى إنك لا تهدى من أحببت و لكن الله يهدى من يشاء ) أراد المصنف رحمه الله تعالى بهذه السَّجمة الرد على عباد القبور الذين يعتقدون فى الانبياء والاولياء أنهم ينفعون ويضرون فيسألونهم مففرة الذنوب وتفريج السكروب وهداية القلوب ويعتقدون أن لهم التصرف بعد الموت على سبيل السكرامة، فإذا عرف الإنسان معنى هذه الآية المترجم بها ومن نزلت فيه تبين له أن رسولالله علق الذي هو أفضل الخلق عندالله وأعظمهم جاها عنده حرصواجتهد فى هداية عمه أبى طالب فى حال حياته وعند موته فلم يستطع ذلك ولم يقدر عليه ثم استغفر له بعد مو ته فلم يغفر له بل نهاه الله عن ذلك. قال الزجاج: أجمع المسلمون على أن هذه الآية نزلت في أبي طالب وذلك أن أباطالب قال عندموته : يامعشر بنى عبد مناف أطيعوا محمداً وصدقوه تفلحوا وترشدوا فقال عليه السلام. ياعم تأمرهم بالنصح لانفسهم وتدعها لنفسك؟ • قال : فما تريد يا بن أخى؟ قال : ﴿ أَرْيِدُ منك كلمة واحدة ، فإنك في آخر يوم من أيام الدنيا أن تقول لا إله إلا الله أشهد لك بها عند الله تعالى ، قال : يا ن أخى قد علمت أنك صادق و لـكني أكره أن يقال جزع عند الموت ولولا أن يكون عليك وعلى بنى أبيك غضاضة ومسبة بعدى لقلتها ولاقررت بها عينك عندالفراق لما أرى من شدة وجدك ونصحك، ولمكنى سوف أموت على ملة الأشياخ عبد المطلب وهاشم وعبد مناف انتهى

فى الصحيح ''عن ابن المسيّب عن أبيه '' قال: لما حَضَرَت أبا طالب الوفاةُ جاءه رسولُ الله وَيُطْلِينَةِ ، وعنده عبدُ الله بن أبى أُميّة وأبو جهل فقال له وياعم ''' ، قل لا إله إلّا الله '' ، كلمة أحاجُ لك بهاعند الله ''

وقوله (كلمة) بالنصب على أنه بدل من لا إله إلا اقله و بجوز رفعها على احتمال لمبتدأ قاله القرطي

<sup>(</sup>۱) قوله (فى الصحيح) أى الصحيحين (عن ابن المسيب) وهو سعيد بن المسيب المخزوى القرشى أحد العلماء الآثبات والفقهاء السكبار الحفاظ العباد، اتفقوا على أن مراسيله أصع المراسيل. قال ابن المدينى: لا أعلم فى التابعين. أوسع علما منه، مات بعد التسعين وقد ناهز الثانين

<sup>(</sup>۲) قوله (عن أبيه) ، وأبوه المسيب سحابي ، وكذا جده حزن سحابي ، استشهد باليمامة . (قال لما حضرت أبا طالب الوفاة) أى ظهرت عليه علامات الموت (جاءه رسول الله عليه عليه عبد الله بن أبي أمية وأبو جهل) يحتمل أن يكون المسيب حضر هذه القصة فان المذكورين من بني عزوم وهو أيضا عزوى وكانوا يوممنذ كفاراً فات أبو جهل على الكفر وأسلم الآخران . وفي هذا جواز عيادة المشرك إذا رجى إسلامه ، وجواز حل العلم إذا كان فيه مصلحة واجحة على عدمه

<sup>(</sup>٣) قوله ( فقال النبي يَرَاقِيَّةِ : , ياعم ، ) منادى مضاف يجوز فيه إثبات الياء وحذفها . قاله في الشرح

<sup>(</sup>٤) قول ( وقل لا إله إلا الله كلمة أحاج لك بها عند الله ) أى قل هذه السكلمة لآنه يعرف معناها وما دلت عليه من البراءة من كل معبود سوى الله ، فلو قالها فى تلك الحال لنفعته لآنه لا يقولها إلا عن اعتقاد لمعناها وما دلت عليه وفيه معرفة تفسير قوله وقل لا إله إلا الله و بخلاف ما عليه من يدعى العلم وأن أبا جهل ومن معه يعرفون مراد النبي تمالي إذا قال للرجل: قل لا إله إلا الله فقبح الله من أبو جهل أعلم منه بأصل الإسلام قاله المصنف رحمه الله

<sup>(</sup>ه) قوله (أحاج لك بها عند الله) هو بتشديد الحيم من المحاجة جواب ==

فقالا له ''؛ أترغبُ عن ملّة عبد المطّلب؟ فأعاد عليه النبيُّ عَلَيْهِ، فأعاداً ، فكان آخر ما قال هو على ملّة عبد المطّلب وأبي أن يقول لا إله إلا الله . فقال النبيُّ عَلَيْهِ ﴿ لاستغفرنَ لك ما لم أَنْهَ عنك ﴿ " » فأنزل الله عز وجل ﴿ ما كانَ للنبيُّ والّذِين آمنوا أن يَسْتَغْفروا ( " ) فأنزل الله عز وجل ﴿ ما كانَ للنبيُّ والّذِين آمنوا أن يَسْتَغْفروا ( " )

= الامر أى أشهد لك بها عند الله . وفيه دليل على أن الأعمال بالحواتيم فلو قالها نفعته وإن لم يعمل شيئا غير ذلك

(۱) قوله (فقالاله) أى أبو جهل وعبد الله بن أبي أمية (أترغب عن ملة عبد المطلب) ذكراه الحجة الملعونة التي يتعلق بها المشركون الأولون والآخرون وهي تقليد الآباء والسكبراء، وأخرجا الكلام مخوج الاستفهام مبالغة في الإنكار لعظمة هذه الحجة عنده، ولذا اكتفيابها في المجادلة مع مبالغته بيرات وتسكراره فلاجل وضوحها عندهم اقتصرا عليها، قاله المصنف رحمه الله وملة عبد المطلب هي عبادة الأوثمان والشرك بالله في الاهيته (فأعاد عليه النبي بيرات فأعادا فكان آخر ما قال) الاحسن فيه الرفع على أنه اسم وكان، وجلة وهو، وما بعدها الحبر (هو على ملة عبد المطلب) وقد رواه الإمام أحمد بلفظ: أنا على ملة عبد المطلب فنيره الراوي استقباحاً للفظ المذكور لانه لو حسكاه بلفظه لاوهم عود الصمير إلى المتكلم وهو من التصرفات الحسنة، قاله الحافظ ابن حجر

قوله: وأبى أن يقول لا إله إلا الله ، قال الحافظ ابن حجر هذا تأكيد من الراوى فى ننى وقوع ذلك من أبى طالب . وفيه الرد على من زعم إسلام عبد المطلب وأسلافه مضرة أصحاب السوء على الإنسان ومضرة تعظيم الاسلاف، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(٢) قوله (فقال النبي ﷺ و لاستغفرن لك مالم أنه عنك ،) وفي دواية مسلم و أما والله لاستغفرن لك ، و قال النووى : وفيه جواز الحلف من غير استحلاف ، والحلف هنا لتأكيد العزم على الاستغفار

(٣) قوله ( فأنزل الله ( ما كان النبي والذين آمنوا أن يستغفروا للشركين ﴾ الآية . ) أى ما ينبغي لهم ذلك وهو خبر بمعنى النهي. والظاهر أن هذه الآية ہے

المشركين ﴾ وأنول فى أبى طالب ﴿ إنكَ لا تَهْدِى مَنْ أَخْبَبْتَ ، ولكن ً الله يَهْدِى مَنْ أَخْبَبْتَ ،

= نزلت في أبي طالب ، فإن الإتيان بالفاء المفيدة الترتيب في قوله فأنزل الله بعد قوله و لاستغفرن لك ما لم أنه عنك ، يفيد ذلك . وقد ذكر العلماء لنزول هذه الآية أسبابًا أخر فلامنافاةً لأن أسباب النزول قد تعدد ، وقد روى الطبراني عن عمرو بن دينار قال: قال رسولا الله ﷺ . استغفر إبراهيم لابيه وهو مشرك فلا أزال أستغفر لابي طالب حتى نهاني عنه ربي ، ، فقال أضحابه نستغفر لآبائنا كما استففر نبينا لعمه فنزلت ﴿ مَا كَانَ لَلَّنِّي وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغَفِّرُوا لَلْشُرَكَيْنُ وَلُو كانوا أولى قربى من بعد مَا تبين لهمْ أنهم أصحاب الجحيم . وما كان استغفار إبراهيم لابيه إلا عن موعدة وعدها إياه فلما تبين له أنه عُدُو فله تبرأمنه ﴾ . قال الحَافظُ ابن حجر : ويظهر أن الآية المتعلقة بالاستغفار نزلت بعد أبي طالب بمدة وهي عامة في حقه وحق غيره ، يوضح ذلك ما يأتي في التفسير ، فأنزل الله بعد ذلك ﴿ مَا كَانَ الَّذِي وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنَّ يُسْتَغَفُّرُوا لَلْشَرَكَيْنَ ﴾ الآية . ونزل في أبي طالب ﴿ إِنْكُ لَا تُهْدُنَى مِنَ أُحْبِبِتَ ﴾ محله ظاهر في أنه مأت على غير الإسلام . ويضعف ما ذكره السهيلي أنه رأى في بعض كستب المسعودي أنه. أسلم لان مثل ذلك لايعارض ما في الصحيحين ، انهي وفيــه تحريم الاستغفار للشركين ومو الاتهم وعبتهم ، لأنه إذا حرم الاستغفار لهم فوالاتهم وعبتهم أولى' ، قاله الحافظ ابن حجر

\_ وأربعون سنة وثمانية أشهر وأحد عشر يوماً ، وتوفيت خديجة رضي الله عنها" بعد موت أبي طالب مثمانية أيام ، ومن حكمة الرب تبارك وتعالى في عدم هداية -أبي طالب إلى الإسلام ليبين لعباده أن ذلك اليه وهو القادر عليه دون ماسواه فلو كان عند النبي ﷺ الذي هو أفضل خلقه وأكرمهم عليه من هداية القلوب وتفريج السكروب ومفنرة الذنوب والنجاة من المذاب ونحو ذلك شيء لكان أحق الناس بذلك وأولاهم به عمه الذي كان يحوطه ويحميه ويؤويه ، وناله بسببه مِن الآذي ما ناله ، وحصر في الشعب سنوات وقاطعته قريش من أجله وكان ينشد الاشمار في الذب عنه ومدحه والثناء عليه وعلى دينه الذي يدعو إليه، ومن ذلك قوله في قصيدته اللامية المشهورة:

ولما رأيت القوم لا ودّ فيهمـــوا ﴿ وقد قطعوا كل العرى والوسائلُ ﴿ وقد صارحونا بالعداوة والاذى صبرت لهم نفسي بسمراء سمحة وابيص عضب من تراث المقاول وأحشرت عندالبيت رهطي وإخوتي - وأمسكت من أثوابه بالوصائل -قباما معا مستقبلين رتاجـــه كنذبتم وبيت الله نترك مك کـذبتم وبیت الله نبزی محمدا ولما نطاعن دونه ونتاضل وقسلب حتى نصرع حوله إلى أن قال:

> لعمرى لقد كلفت وجدا بأحد وأبيض يستستي الغام بوجهه فلا زال في الدنياجالا لأملرا فن مثله في الناس أي مؤمل حليم رشيد عادل غير طائش فوالله لولا أن أجيء بسبة لكنا اتبعناه على أي حالة فأصبح فينا أحد في أرومة

وقد طاوعوا أمر العدو المزايل لدى حيث مقضى حلفه كل تافل. ونظمن إلا أمركم في بلا بل ونذهل عن أبنائنا والحلائل

وإخوته دأب المحب المواصل ثمال البتامي عصمة للأرامل وزيناً لمن والاه رب المشاكل إذا قاسه الحكام عند التفاضل يوالي إلاما ليس عنه يغافل تجر على أشياخنا فى المحافل من الدهر جدا غير قول التهازل تقصر عنه سورة المتطاول ــــ

#### ١٩ - باسي

# ما جاء أنَّ سبب كُفر بنى آدم وتركم دينهم هو النُلُوُ في الصالحين (١٠)

وقولِ الله عو وجل ﴿ يَا أَهُلُ الْكُتَابِ لَا تَغُلُواْ فَي دِينِكُمْ ۗ ﴾

-- حدیث بنفسی دونه وحیته ودافست عنه بالدری والسکلاکل فایده رب العباد بنصره وأظهر دینا حقه فیر ماطل

وفى قصته وفاة أبي طالب المروية فى الصحيحين وحرص النبي بالله على السلامه فلم يسلم بل مات على ملة عبد المطلب التي هى عبادة الأوثان والشرك بافله ونزل فى حقه ﴿ إنك لا تهدى من أحببت ﴾ واستغفار النبي بالله له فلم يغفر له بل نهى عن ذلك وأنزل الله فى النهى عنه قوله تعالى ﴿ ما كان الله والذين آمنوا أن يستغفروا للشركين ولو كانوا أولى قربى من بعد ما تبين لهم أنهم أسحاب الجحيم ﴾ الرد على الرافعنة الذين يزعمون إسلام أبى طالب وعلى الشيخ أحد زينى دحلان الذى ألف لهم كتابا فى إسلامه سماه أسنى المطالب فى إسلام أبى طالب ، مع ماورد فى قصة وفاته وما نزل فى ذلك من الآيات وما تظاهرت به الاحاديث من أن له نعلان من نار يغلى منهما دماغه كا يغلى المرجل ، نسأل الله السلامة والعافمة بمنه وكرمه و نعوذ به من زيع القلوب ورين الذنوب وعمى البصائر

- (١) قوله (باب ما جاء أن سبب كفر بنى آدم وتركهم دينهم هو الغلو فى الصالحين). أواد المصنف رحمه الله تعالى بهذه الترجمة أن يبين أن الغلو فى الصالحين يكون سببا للخروج من الدين ، فإن الشيطان يخرج الغلو فيهم فى قالب عبتهم وأنه من الدين الذى يقربهم إلى الله تعالى ، ويثابون عليه وهو يجر إلى أعظم الذنوب وهو الشرك بالله وعبادة من غلو فيه
- (٢) قوله ( وقول الله تعالى : يا أهل السكتاب لا تغلوا في دينكم ) أهل السكتاب هم اليهود والنصارى والغلو هو الإفراط في التعظيم بالقول والفعل والاعتقاد، أي لا تجاوزوا الآمر المشروع في الدين ولا ترفعوا المخلوق عن = ما ما المخلوق عن الدين ولا ترفعوا المحلوق المحلوق عن الدين ولا ترفعوا المحلوق المحل

فى الصحيح (' عن ابن عباس رضى الله عنهما فى قول الله تعالى ﴿ وَقَالُوا لَا تَذَرُنَ ۚ آلْهُ مَا لَى وَلَا سُواعاً وَلَا أَيْفُوثَ ﴾ ولا تَذَرُنَ وَدًّا ولا سُواعاً ولا أَيْفُوثَ ويَعُوقٍ ونَسْرًا ﴾ قال: هذه أسماه رجال صالحين من قوم نُوح ، فلما

= منزلمته التي أنزله الله وهي العبودية إلى المنزله التي لا تنبغي إلا لله . والخطاب ، وإن كان لاهل السكتاب فإنه عام يتناول جميع الامة تحذيراً لهم أن يفعلوا كفعل اليهود والنصارى ، وبسبب الغلو وقع الشرك في العبادة في هذه الامة . قال شيخ الإسلام رحمه الله : ومن تشبه من هذه الامة باليهود والنصارى وغلافي الدين بإفراط فيه أو تفريط فقد شابههم ، قال : وعلى رضى الله عنه حرق الغالبة من الرافعنة ، فأمر بأخاديد خدت لهم عند باب كندة فقذفهم فيها وقال :

لما رأیت الامر أمراً منكرا البعجت ناری ودعوت قنبرا یعنی مولی لیساعده علی قذفهم فی النار

وانفق الصحابة على قتلهم لسكن ابن عباس مذهبه أن يقتلوا بالسيف من غير تحريق وهو قول أكثر العلماء . قال ابن عباس كان بين آدم ونوح عشرة قرون كلهم على الإسلام ثم ظهر الشرك بسبب تعظيم قبور صالحيهم

(۱) قوله (وفى الصحيح) - أى صحيح البخارى - عن ابن عباس رضى الله عنها فى قول الله تعالى ( وقالوا لا تذرن آ لهتكم ولا تذرن وداً ولا سواعاً ولا يغوث و يعوق و نسرا ) قال هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح فلما هلمكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى بجالسهم التى كانوا يجلسون فيها أنصاباً وسموها بأسمائهم ففعلوا ولم تعبد حتى إذا هلك أولئك ونسى العلم عبدت ) هذا الآثر اختصره المصنف والذى فى البخارى عن ابن عباس صارت الاوثان التى فى قوم نوح فى العرب بعد . أما ود فكانت لمكلب بدومة الجندل ، وأما سواع فكانت لحديل ، وأما يغوث فكانت لمرادثم لبنى غطيف بالجرف عند سبا ، فكانت لهذيل ، وأما يغوث فكانت لمرادثم لبنى غطيف بالجرف عند سبا ، وأما يعوق فكانت لهمدان ، وأما نسر فكانت لحير لآل ذى الكلاع أسماء رجال صالحين فى قوم نوح ، وكان لهم أتباع يقتدون بهم ، فلما ماتوا قال وحابهم الذين كانوا يقتدون بهم لو صورناهم كان أشوق لنا إلى العبادة إذا \_\_

هلكوا أوحى الشيطانُ إلى قومهم أنِ انْصِبُوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلِسُون فيها أنصاباً وسمُّرِها بأسمائهم ، ففعلوا ، ولم تُعْبَد . حتى إذا هَلَكَ أُولئك ونُسَى العلمُ ، عُبِدَتْ

= ذكرناهم فصوروهم ، فلما ماتوا وجاء آخرون دب إليهم إبليس فقال إنما كانوايمبدونهم وبهم يسقون المطر فعبدوهم وكانوا يتبركون بدعائهم ، وكلما مات منهم أحد مثلوا صورته وتمسحوا بها ، فعبدوهم بتدريج الشيطان لهم شم صارت سنة في العرب في الجاهلية . قال القرطي : وإنما صور أوائلهم الصور ليستأنسوا بهم ويتذكروا أفعالهم الصالحة فيجتهدوا كاجتهاده ، ثم خلفهم قوم جهلوا مرادهم فوسوس لهم الشيطان أن أسلافهم كانوا يعبدون هذه الصور ويعظمونها انتهى . وروى الفاكهي عن ابن السكلي قال : كان لعمرو بن ربيعة رقى من الجن فأتاه فقال : أجب أبا ثمامة ودخل بلا ملامة ثم أت سيف جده تجد بهـا أصناماً معدة ثم أوردها تهامة ، ولا تهب ثم ادع العرب إلى عبادتها تجب . قال فأتى عمرو ساحل جدة فوجد بها ودآ وسواعاً ويغوث ويعوق ونسراً وهي الاصنام التي عبدت على عهد نوح و إدريس ، ثم إن الطوفان طرحها هناك فسنى عليها الرمل فاستثارها عمرو وخرج بها إلى تهامة وحضر الموسم ودعى إلى عبادتها فأجيب . وعمرو بن ربيعة هو عمرو بن لحى وكانت العرب قبله على دين إبراهيم عليــــه السلام حتى نشأ فيهم عمرو فأحدث الشرك . روى ابن جرير عن أبي هريرة رضى الله عنه قال :سممت رسول الله علي يقول لا كثم بن الجون . يا أكثم رأيت عمرو ابن لحي بن قمَّة بن خندق يحر قصبه في النار فما وأيت رجلا أشبه برجل منك به ولا به منك ، فقال أكثم : أتخشى أن يضرنى شبهه يارسول الله ؟ فقال رسول الله مِلِيِّةٍ وَ إِنْكُ مُؤْمِنَ وَهُو كَافَرُ ، إِنْهُ أُولُ مِنْ غَيْرِ دَيْنَ إِبْرَاهِيمٍ ، وَبَحْرَ البحيرة وسيب السائبة وحمى الحاى ، إسناده حسن . والألصاب : المراد بهما الاصنام المصورة على صورهم المنصوبة في مجالسهم.

وقوله (حتى إذا مُلك أولئك) أى الذين نصبوها ليكون أشوق لهم إلى العبادة وليتذكروا برؤيتها أفعالهم .

قوله (ونسى العلم) أى المعرفة محالها وما قصده من صورها وغلب الجهال 🚤

# وقال ابن القيم: قال غير واحد من السلف: لما ما توا عكفوا على قبورهم، ثم صوّرُوا تماثيلَهم، ثم طال عليهمُ الْاَمَدُ فعبَدوهم''

الذين لا يميزون بين التوحيد والشرك، وذهب العلماء المدين يعرفون ذلك عبدت
 وقالوا ما عظم أولونا هؤلاء إلا وهم يرجون شفاعتهم عنىد الله فعبدوهم، فهذا
 هو السبب في عبادة هؤلام الصالحين وهو رجاء شفاعتهم عند الله

الزرعى الدمشق المعروف بابن قيم الجوزية ، قال السخاوى العلامة الحجة المتقدم في سعة العلم ومعرفة الحلاف وقوة الجنان المجمع عليمه بين الموافق والخسالف صاحب التصانيف السائرة والمحاسن الجمة : مات سنة إحدى وخمسين وسبعائة . ( قال غير واحد من السلف لما ما توا عكفوا على قبورهم ثم صوروا تماثيلهم شم طال عليهم الأمد فعبدوهم ) فتبين أن مبدأ الشرك بالصاُّ لحين هو الغلو فيهم وْهُوْ أول شرك حدث في الأرض. قال شيخ الإسلام : الغلو في الامة وقع في طائفتين : طائفة من ضلال الشيعة الذين يعتقدون في الانبياء والائمة من أهل البيت الالوهية وطائفة من جهال المتصوفة يعتقدون نحو ذاك في الانبياء والصالحين . وقال العلامة ابن القيم رحمه الله : فالغلو في الصالحين هو الذي أوحاه الشيطان إلى عباد القبور في هذه الازمان فإنه ألق إليهم أن البناء على القبور والعكوف عندها من عبة الصالحين وتعظيمهم وأن الدَّعاء عندها أرجى في الإجابة من الدعاء في المسجد الحرام والمساجد فاعتادوها لذلك ، (فإذا تقرر ) ذلك عندهم نقلهم إلى الدعاء به والإقسام على الله به وهذا أعظم من الذي قبله ، فإن شأن الله أعظم من أن يقسم عليه أو يسأل بأحد من خلفه . فإذا تقرر ذلك عندهم نقلهم منه إلى دعاء الناس إلى عبادته واتخاذه عيداً ومنسكا ، فإذا تقرر ذلك عندهم نقلهم منه إلى أن من نهى عن ذلك فقد تنقص أهل الرتب العـــاكية وحطهم عن منزلتهم وزعم أنه لا حرمة لهم ولا قدر ، وغضب المشركون واشمأزت قلوبهم كما قال تعالى ﴿ وَإِذَا ذكر الله وحده اشمأزت قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة وإذا ذكر الذين من دونه إذا هم يستبشرون ﴾ وسرى ذلك نفوس كثير من الجهال والعامام وكثير ــــ

= بمن ينتسب إلى العلم والدين حتى عادوا أهل التوحيد ورموهم بالعظائم و نفروا الناس عنهم ووالوا أمل الشرك وعظموهم وزعموا أنهم أولياء آفة وأنصار دينه ورسوله ، ويأبي الله ذلك وما كانوا أولياءه إن أولياؤه إلا المتقون . فـكل ما عبد من دون الله من قبر أر مشهد أو صنم أو طاغوت . فالأصل في عبادته هو الفلو كما لا يختى على من له بصيرة في الدين ( فالظر ) إلى ما يغمل في مصر عند أحمد البدوى وهو لا يعرف له أصل ولا فمثل ولا علم ولا عبادة ومع هذا صاد أعظم آلهتهم مع أنه لا يعرف إلا أنه دخل المسجد يومُ الجمعة فبال فيسه ثم خرج ولمُ يصل . ذكره السخاوى عن أبي حيان فزين لهم الشيطان عبادته فاعتقدوا أنه يتصرف فى السكون ويطلق الحريق ويتجى الغريق وصرفوا له أنواع العبادة من الدعاء والذبح والتذور واعتقدوا أنه يعلم الغيب وأنه يسمع من دعاه من الديار البعيدة ويستجيب له . وكذلك أهل الشام قد فننو ا بابن عربي إمام أهل الوحيدة الذين هم أكفر من اليهود والنصارى وجعلوا على قيره قبسة وصاروا يطوفون به ويذبحون له النذور ويدعونه . وقد ألف السخاوى كتابا في ترجمته سماء القول المنبي عن قرَجمة ابن عربي ذكر فيه أشياء من أقراله الشنيمة ، وما قاله أهل العلم فيه وفتاواهم بكفره ، وفيه يقول محمد بن إسماعيل الامير الصنعانى :

وأكفر أهل الأرض من قال إنه إله فإن الله جل عن النسد وإن عذاب النار عذب لأهلها وعباد عجل السامري على هدى وتنشدنا عنه لصوص فصوصه وكنت امرءاً من جند إبليس فارتمى فلو مات قبلی کشت أدرکت بعــده

مسهاء كل الكائنات جميعها من السكلب والخنزير والقرد والفهد سواء عذاب النار أرَّ جنة الخلد ولائمهم في اللوم ليس على رشد تنادى خذوا فى النظم مكنون ما عندى بي الدهر حتى صار إبليس من جندي دقائق كفر ليس يدركها بعدى

وكمذا أهل العراق ومن حولهم كأهل عمان يعتقدون في عبد القادر الجيلاني كاعتقاد أهل مصر في البدوى . وجرى في نجد والحجاز والين وحضرموت وغيرها من عبادة الجن والطواغبت والأشجار والقبور ما عمت به البلوى ــــ \_ ولمكن الله أزال ذلك من تجد بسبب الدعوة المباركة التي قام بها الإمام الجدد الشيخ محد بن عبد الوهاب رحمه الله ورضى عنه وعن أثمة الهدى من آل سعو دالذين أيدوَّه ونصروه . وبعد دخول الحكومة السعودية الحجاز زال كثير من الاوثان والطواغيت التي كانت تمبد من دون الله . فقد كان لقبر خديجة رضي الله عنها سدنة ، وفي الليلة الحادية عشرة من كل شهر يذهب الناس إليها ينادونها ياصاحبة الليلة يابنت خويلد علماتهم وعامتهم ، فلله الحمد والمنة على زوال ذلك ، ونسأله أن ينصر دينه ويعلى كلمته ويزيل الشرك وآثاره من سائر البسلاد إنه على كل شيء قدير وبالإجابة جدير ، ومن فهم هذا الباب وبابين بعده تبين له غربة الإسلام ورأى من قدرة الله وتقليبه للقلوب العجب ، وفيه معرفة أول شرك حدث في الارض أنه بشبهة الصالحين، وأول شيء غير به دين الانبياء وما سبب ذلك مع معرفة أن الله أرسلهم ، وقبول النفوس للبدع مع كون الشرائع والفطر تردها ، وأن سبب ذلك كله مزج الحق بالباطل ، فالأول محبة الصالحين والثانى فعل أناس من أهل العلم والدين شيئاً أرادوا به خيراً فظن من بعدهم أنهم أرادوا به غيره وفيه معرفة تفسير الآية التي في سورة نوح ومعرفة جبلة الإنسان في كون الحق ينقص في قلبه والباطل يزيد ، وفيه شاهد لما نقل عن السلف أن البدعة سبب الكفر ومعرفة الشيطان بما تؤول اليه البدعة ولو حسن قصد الفاعل وأنها أحب إلى الشيطان من الممصية لآن المعصية يثاب منها والبدعة لا يثاب منها ، ومضرة العكوف على القبر لاجل عمل صالح ومعرفة النهى عن التماثيل والحكمة في إزالتها ومعرفة عظم شأن هذه القصة وشدَّة الحاجة إليها مع الغفلة عنها ، ومنها \_ وهي أعجب ـ قراءتهم إياها في كتب النفسير والحديث ومعرفتهم بمعنى المكلام وكون اقه حال بينهم وبين قلوبهم حتى اعتقدوا أن فعـل قوم نوح أفضل العبادات ، واعتقدوا أن ما نهى الله ورسوله عنه هو الكفر المبيح للدم والمال ، والتصريح بأنهم لم يريدوا إلا الشفاعة ، وظنهم أن العلماء الذين صوروا الصور أرادوا ذَلَكُ وَالتَصريح بِأَنْهَا لَمْ تَعْبِدُ حَتَى نَسَى العَلْمُ ، فَفَيِّهَا بِيَانَ مَعْرَفَةً قَدْرُ وجود العَلْم ومضرة فقده ، وأن سبب فقد العلم موت العلماء . قاله المصنف رحمه الله تعالى

وعن عمر (۱) أن رسول الله ﷺ قال: « لا تُطْرُوني كما أطْرَتِ النصارى ابنَ مريم (۲) ، إنما أنا عبد ، فقولوا عبدُ الله ورسوله (۳) » أخرجاه

(۲) فقوله (أن رسول الله متاليق قال: ولا تطروني كا أطرت النصارى ابن مربيم ،) ، الإطراء هو بحاوزة الحد في المدح والكذب فيه ، قاله أبو السعادات (٣) وقوله (إنما أنا عبد فقولوا عبد الله ورسوله) أخرجاه . أمرهم متاليق أن لا يتجاوزوا همذا القول ، أى صفونى بما وصفنى به ربى فى قوله ( تباوك الذى نزل الفرقان على عبده ) وقوله ( سبحان الذى أسرى بعبده ) وقوله و وإن كنتم فى شك مما نزلنا على عبدنا ) فنزلة العبودية أخص أوصافه بيليق . وفيه البيان العظيم فى قوله و لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مربم ، فصلوات الله وسلامه عليه فقد بلغ البلاغ المبين ، قاله المصنف رحمه الله تعالى . فأبى المشركون إلا مخالفة أمره وارتكاب نهيه وعظموه بما نهاهم عنه وحذرهم منه وناقضوه أعظم مناقضة وضاهوا النصارى فى غلوهم وشركهم ووقعوا فى المحذور وجرى منهم من الغلو والشرك شعراً ونثراً ما يطول عده . قاله فى فتح المجيد ، قالمت ومن الإطراء قول الأبوصيرى :

دع ما ادعته النصارى فى نبيهم واحكم بما شتت مدحاً فيه واحتكم لو ناسبت قدره آياته عظماً أحيى اسمه حين يدعى دارس الرمم يقول: دع ما ادعته النصارى فى نبيهم فلا تقل محمد هو الله ولا ابن الله ولا

الله ثلاثة واحكم بمدا شئت . قل : محمد يخلق ويرزق و يحيى و يميت ،وقو 4 لو =

<sup>(</sup>۱) قوله (وعن عمر رضى الله عنه) وهو الحليفة الراشد عمر بن الحطاب ابن نفيل العدوى أمير المؤمنين وأفضل الصحابة بعد أبى بكر الصديق رضى اقته عنه . ولى الحلافة عشر سنين ونصفا فامتلات الدنيا عدلا وفتحت فى أيامه ممالك كسرى وقيصر وأنفقت كنوزهما فى سبيل اقة ، كما أخبر بذلك الصادق المصدوق الذى لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحى يوحى ، واستشهد فى ذى الحجة سنة ثلاث وعشرين من الهجرة

وقال ؛ قال رسول الله عَيَّاتِينَ « إِيَّاكُمُ وَالْغُلُوَّ (') فَإِنَّمَا أَهَلَكُ مَنَ كان قباً ــكم الغلوُ ولمسلم عِن ابن مسعود ('' أن رسول الله عَيَّاتِ قال « هَلَكَ المتنطَعون » قالها ثلاثاً

#### ۰ ۳ - باب

## ما جاء من التغليظ فيمن عَبَد اللهَ عند قبرٍ رجل صالح فكيف إذا عَبَده <sup>(٢)</sup>

سے ناسبت قدره ولو أعطاه آیات تناسب قدره لاحي الاموات إذا دعوته باسمه تناسب قدره ولو أعطاه آیات تناسب قدره لاحي الاموات إذا دعوته باسمه (۱) قوله ( وعن ابن عباس ) رضى الله عنهما (قال قال رسول الله مالئية : إیا کم والفلو فإنما أهلك من كان قبله کم الفلو ،) هذا الحدیث رواه الامام أحمد والترمذی و ابن ماجه عن ابن عباس قال : قال لی رسول الله مالئية غداة العقبة وهو علی ناقته ، القط لی حصی ، فلقطت له سبع حصیات هن حصی الحدیث قال لجمل ینفضهن فی کفه ویقول ، أمثال هؤلاء فارموا و إیا کم والفلو ، الحدیث قال شیخ الاسلام : هذا عام فی جمیع أنواع الفلو فی الاعتقادات و الاقو ال و الاعمال وفیه الفاعدة الدکایة و هی النهی عن الفلو و معرفة ما یؤول إلیه ، قاله المصنف وفیه الفاعدة الدکایة و هی النهی عن الفلو و معرفة ما یؤول إلیه ، قاله المصنف وفیه الفاعدة الدکایة و هی النهی عن الفلو و معرفة ما یؤول إلیه ، قاله المصنف و هیه الله تعالی

(۲) قول ( ر لمسلم عن ابن مسعود ) رضى الله عنه ( أن رسول الله بهل قال و ملك المتنطعون ، قالها ثلاثاً ) قال : فى النهاية المتنطعون المتعمقون الغالون فى السكلام المشكلمون بأقصى حلوقهم ، مأخوذ من النطع وهو الغار الأعلى من الفم ثم استعمل فى كل تعمق قولا وفعلا . قال النووى : فيه كراهة التقعر فى السكلام بالتشدق و تسكلف الفصاحة و استعمال و خشى اللغة و دقائق الإعراب فى مخاطبة العوام و تحرهم

قوله: قالها ثلاثاً مبالغة فى التعليم والتحذير قاله المصنف رحمه الله تعالى (٢) قوله ( باب ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح فكيف إذا عبده ) أراد المصنف رحمه الله تعالى بهذه الترجمة أن يبين أنه إذا \_\_\_

ے كانت عبادة الله عند القبور منهياً عنها ومحرمة فكيف إذا عبد أصحاب القبور فإن عبادتها هى الشرك الاكبر، وعبادة الله عندها وسيلة إلى عبادتها ووسائل الشرك عرمة لانها تؤدى إلى الشرك

- (۱) قوله (في الصحيح) أي الصحيحين (عن عائشة رضي الله عنها أن أم سلمة ) وهي هند بفت أبي أمية بن المغيرة بن عمرو بن مخزوم القرشية المخزوميسة تزوجها رسول الله يماني بقد أبي سلمة سنة أربع وقيل الاث وكانت قد هاجرت مع أبي سلمة إلى أرض الحبشة ، وفي الصحيحين أن أم سلمة وأم حبيبة ذكرتا ذلك لرسول الله يماني ، نوفيت سنة اثنتين وستين .
- (۲) قوله ( ذكرت لرسول الله ﷺ ) والـكنيسة بفتح الـكاف وكسر النون معبد النصارى وما فيها من الصور
  - (٣) قوله (فقال: أو ثنك )بكسر الكاف خطاب للمرأة
- (٤) يُحْوِلِه ( إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح ) هــذا والله أعلم بشك من أحد رواة الحديث هل قال النبي يُطْلِقُهُ هذا أو هذا . وفيــه النحرى في الرواية والرواية بالمعنى قاله في الشرح
- (ه) قوله ( بنوا على قبره مسجداً ) أى موضعاً للصلاة ( وصوروا فيه تلك الصور ) والإشارة إلى ما ذكرت أم سلسة وأم حبيبة من التصاوير التى فى السكنيسة .
- (٦) قَوْلِه (أولئك شرار الحلق عند الله) وفيه ما ذكر الرسول علي فيمن

## وفتنة التمـــاثيل(١)

# ولهما عنها (٢٠ قالت: لما نزِلَ برسول الله ﷺ طَفِقَ يَطْرُحُ خميصة

= بنى مسجداً ميمبداته فيه عند قبر رجل صالح ، ولوضحت نية الفاعل والنهى عن التماثيل وغلظ الآمر فى ذلك ، قاله المصنف رحمه الله ، وهذا يقتضى تحريم بناء المساجد على القبور وتصوير الصور لا سياوقد ثبت اللعن عليه . قال البيضاوى ولما كانت اليهود والنصارى يسجدون لقبور الانبياء تعظيما لهم ويجعلونها قبلة يتوجهون فى الصلاة نحوها واتخذوها أوثاناً ، لعنهم النبي بيالية ومنع المسلين عن مثل ذلك وإنما كانوا شرار الخلق عند الله لبناء المساجد على القبور ، والتصوير لكونه ذريعة إلى عبادة من بنوا عليه المسجد وصوروا صورته

- (۱) قوله (فهؤلاء جمعوا بين الفتنتين: فتنة القبور، وفتنة التماثيل) هذا من كلام شيخ الإسلام أحمد بن تيمية رحمه الله ذكره المصنف تنبيها على ما وقع من شدة الفتنة بالقبور والتماثيل، فإن الفتنة بالقبور كالفتنة بالاصنام أو أشد، قاله فى فتح المجيد. قال شيخ الإسلام: وهذه العلة التى لاجلها نهى الشارع برائي عن اتخاذ المساجد على القبور هى التى أوقعت كثيراً من الآمم إما فى الشرك الاكبر أو فيا دونه من الشرك، فإن النفوس قد أشركت بتماثيل الصالحين وتماثيل يزعمون أنها طلاسم الكواكب ونحو ذلك، فإن الشرك بقبر الرجل الذى يعتقد صلاحه أقرب إلى النفوس من الشرك بخشبة أو حجر، ولهذا تجد أهل الشرك يتضرعون عندها ويخشمون ويعبدون بقلوبهم عبادة لا يفعلونها فى السلاة عندها والدعاء ما لا يرجونه فى المساجد، فلاجل هذه المفسدة حيم السلاة عندها والدعاء ما لا يرجونه فى المساجد، فلاجل هذه المفسدة حيم البقعة بصلاته. وأما إذا قصد الرجل الصلاة عند القبور متبركا بالصلاة فى تلك البقعة، فهذا عين المحادة فى ولرسوله، والمخالفة لدينه، وابتداع دين لم يأذن به البقعة، فهذا عين المحادة فى ولرسوله، والمخالفة لدينه، وابتداع دين لم يأذن به المبقعة، مفذا عين المحادة فى ماذن به المبقعة، فهذا عين المحادة فى ولرسوله، والمخالفة لدينه، وابتداع دين لم يأذن به البقعة، مفذا عين المحادة فى ولرسوله، والمخالفة لدينه، وابتداع دين لم يأذن به المقد، وانتهى ملخصا
- (٢) قوله ( ولهما) أى البخارى ومسلم ( عنها ) أى عن عائشة رضى الله عنها قالت لما نزل برسول الله علي بضم النون وكسر الزاى أى نزل به ملك الموت =

له على وجهه فإذا أغْتَمَّ بها كَشَفَها ، فقال وهوكذلك « لعنهُ الله على وجهه فإذا أغْتَمَّ بها كَشَفَها ، فقال وهوكذلك « لعنهُ الله على اليهود والنصارى أثَّخَذوا قبورَ أنبيائهم مَساجد ("" » يُحَذِّرُ ما صنعوا (") ، ولولا ذلك أُبْرِزَ قبرُه (") ، غير أنه خُشى أن يُتَّخَذ مسجداً (") أخرجاه .

= والملائكة السكرام لقبض روحه الشريفة (طفق) بكسر الفاء أى جعل (يطرح خيصة له على وجهه ) والحنيصة كساء له أعلام فإذا اغتم بها كشفها عن وجهه ) . وفيه ما بلى به بالله من شدة النزع . قاله المصنف .

- (۱) قوله (فقال وهو كذلك لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد) وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة وهذا يبين أن من فعـل. مثل ذلك حل عليه من اللعنة ما حل على اليهود والنصارى
- (۲) وقوله ( يحذر ما صنموا ) والظاهر أن هذا مدرج في الحديث من كلام عائشة رضى الله عنها لانها فهمت من قول النبي باللغ ذلك تحذير أمته عن أن يفعلوا هذا الصنيع الذي كانت تفعله اليهود والنصاري معه ومع الصالحين من أمته . وهذا الذي لعن رسول الله باللغ فاعله تحذيراً لامته أن يفعلوه معه ومع الصالحين من أمته قد فعله الخلق الكثير من متأخري هذه الامة واعتقدوه قربة من القربات ، وهو من أعظم السيئات والمنكرات وما شعروا أن ذلك محادة قد ورسوله
- (٣) قوله (ولولا ذلك ) أى ما كان يحذر من اتخاذ قبره مسجداً (الأبرز قبره ) وجمل مع قبور أصحابه في البقيع
- (٤) قوله (غير أنه خشى أن يتخذ مسجداً ) بفتح الحاء وضمها فعلى الفتح يكون هو الذى خشى ذلك على الله أن يدفنوه فى المسكان الذى قبض فيسه وعلى رواية الضم يحتمسل أن يكون الصحابة هم الذين خافوا أن يقع ذلك من بعض الامة فلم يبرزوا قبره

ولمسلم عن جُنْدَب '' بن عبد الله قال: سمعتُ النبيَّ عَلَيْ قبلَ ان يمونَ لى منكم أن يمونَ لى منكم خليلٌ فإنَّ الله أنْ يكونَ لى منكم خليلٌ فإنَّ الله قد اتخذَنى خليلًا كما آءَذَ إبراهيمَ خليلًا ، ولو كنتُ مُثَّخِذًا من أمَّى خليلًا لا تخذتُ أبا بكر خليلًا

(١) قوله ( ولمسلم عن جندب ) بن سفيان البجلي وينسب إلى جدده صحابي مشهور مات بعد الستين رضي اقه عنه ( قال سممت رسول الله عليه قبل أن يموت بخمس ) أى خس ليال ( وهو يقول . إنى أبرأ إلى الله أن يكون لى منكم خليــل فإن الله قد اتخذنى خليلاً كما اتخذ ابراهيم خليلاً ، ) ، والخليل هو المحبوب غاية المحبة . قال فى النهاية : الحلة بالضم الصداقة والمحبة التي تخللت القلب فصارت في ف خلاله أى في باطنه . والخليس الصديق فعيل بمعنى مفاعل وقد يكون بمعنى مفعول وإثما قال ذلك لان خلته كانت مقصورة على حب الله تعالى فليس لغميره فيها مقسع . قال ابن القيم رحمه الله تعالى : الحلة توحيد المحبة ، فالخليل هو الذى توحد حبَّه لمحبوبه وهي رتبة لا تقبل المشاركة ، ولهذا اختص بها في العـــــالم الحليلان ابراهيم ومحمد صلوات الله وسلامه عليهما . وأما ما يظنه بعض الغالطين من أن المحبة أكمَّل من الخلة وأن إبراهيم خليل الله ومحمد حبيب الله فن جهـله ، فإن المحبة عامة والحلة خاصة وهي نهاية المحبة ، وقد أخبر الني عَلَيْجٌ أن الله اتخذه خليلا ونني أن يكون له خليل غير ربه مع إخباره بحبه لمَّاتُشَّةٌ ولاَّ بيها والعمر ابن الخطاب رخى الله عنهم ، وأيضاً فإنَّ الله يحب النوابين ويحب المنطهرين ويحب الصابرين وخلته خاصة بالخليلين . وفيـه ما أكرم به ﷺ من الحلة والتصريح بأنها أعلى من المحبة . قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۲) قوله (ولو كمنت متخذاً من أمتى خليـلا لاتخذت أبا بكر خليلا) ، وهو عبد الله بن عثمان بن عامر بن عمرو بن كمب الصديق خليفة رسول الله عليه وأفضل أصحابه بإجماع من يعتد بقوله من أهل العلم ، مات سنة ثلاث عشرة وله ثلاث وستون سنة رضى الله عنه وأرضاه ، وفيـه التصريح بأن الصديق أفضـل الصحابة والإشارة إلى خلافته لان من كانت محبته لشخص أشد كان أولى به من عليه المستحدة والإشارة إلى خلافته لان من كانت محبته لشخص أشد كان أولى به من

# أَلا (١) وإنْ مَنْ كَانَ قَبِلَكُم (٢) كَانُوا يَتَّخِذُونَ قَبُورَ ٱنبيائهِمْ مساجدً ،

= غيره، وقد استخلفه في الصلاة بالناص وغضب لما قيل يصلى بهم عمر في مرضه الذي توفى فيه ، وفيه الرد على الرافعنة الذين يبخسون الصديق حقه ، قاله المصنف رحمه الله تعالى ، وهم أعظم المنتسبين إلى القبلة إشراكا بعبادة على وغيره من البشر قاله شيخ الإسلام ، وقد استنبط الإمام مالك وحمه الله كفر الرافعنة من القرآن من قوله تعالى في سورة الفتح ( محد رسول الله والذين معه أشداء على المحكفار رحماء بينهم ، تراهم ركماً سجداً يبتفون فضلا من الله ورضواناً ، سياهم في وجوههم من أثر السجود ، ذلك مثابهم في التوراة ومثلهم في الإنجيل كزرع اخرج شطأه فآزره فاستغلظ فاستوى على سموقه يعجب الزراع ليغيظ بهم المحكفار ) قال من غاظ أصحاب رسول الله على في كافر ذكره ابن كثير في المحكفار ) قال من غاظ أصحاب رسول الله على في خمص ، الرد على الطائفتين اللتين هما من شرار أهل البدع بل أخرجهما بعض أهل العمل من الشنين والسبعين فرقة ، وهم الرافضة والجهمية ، وبسبب الرافضة حدث من الشرك وعبادة القبور وهم أول من بني عليها المساجد ، قاله المصنف رحمه الشرك وعبادة القبور وهم أول من بني عليها المساجد ، قاله المصنف رحمه القالى المناه قالى المناه المساجد ، قاله المسنف رحمه المهمية المساجد ، قاله المسنف رحمه المهالية قالى المناه المناه المساجد ، قاله المسنف رحمه المناه المناه المساجد ، قاله المسنف رحمه المناه المناه المالية المال

### (١) قوله (ألا) حرف استفتاح

(۲) قوله (وإن من كان قبله كم) يعنى اليهود والنصارى (كانوا يتخذون القبور مساجد ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فإنى أنها كم عن ذلك). قال بعض أهل العلم: وإنكار الني يراقي صنيعهم هدا يخرج على وجهين: أحدهما أنهم كانوا يسجدون لقبور الأنبياء تعظيما لهم ، والشانى أنهم يجوزون الصلاة فى مدافن الانبياء والسجود فى مقابرهم والتوجه إليها حال الصلاة وعبادة اقه مبالغة فى تعظيم الانبياء، والاول هو الشرك الجلى ، والثانى الحنى ، فلذلك استحقوا اللمن ، انتهى ، وقال شيخ الإسلام: أما بناء المساجد على القبور فقد صرح عامة الطوائف بالنهى عنه اللاحاديث فى ذلك إلى أن قال: وهده المساجد المبنية على قبور الانبياء والصالحين والملوك وغيرهم تتعين إزالنها بهدم أو غيره ، هذا \_\_\_\_\_

ألا فلا تنَّخِذُوا القُبورَ مساجدَ ، فإنى انهاكُم عن ذٰلك » فقد نهى عنه في آخر حياته (۱) ثمَّ إنه لَعَن \_ وهو في السياق \_ مَر فعلهُ . والصلاةُ عندها من ذلك ، وإن لم يُبنَ مسجدٌ ، وهو مَعنى قولها و خُشى أن يُتَّخَذَ مسجداً » ، فإنَّ الصحابة لم يكونوا لِيَبنُوا حول قبره مسجداً ، وكل مَوضع تُصِدَتِ الصلاةُ فيـــه فقد النَّخِذَ قبره مسجداً ، وكل مَوضع تُصِدَتِ الصلاةُ فيــه فقد النَّخِذَ

<sup>=</sup> مما لا أعلم فيه خلافا بين العلماء المعروفين. وقال ابن القيم رحمه الله : يجب هدم هذه القباب التي بنيت على القبور لانها أسست على معصية الرسول برائي . وقد أفتى جماعة من الشافعية بهدم ما في القرافة من الأبنية منهم ابن الجيزى والظهير الترميني وغيرهما

<sup>(</sup>۱) قوله (فقد نهى عنه فى آخر حياته ) كا فى حديث جندب من قوله :

الا فلا تتخذوا القبور مساجد ، فإنى أنها كم عن ذلك ، (ثم إنه لعن وهو في السياق من فعله ) كما فى حديث عائشة من قوله و لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبياتهم مساجد ، والصلاة عندها من ذلك أى من اتخاذها مساجد وإن لم يبن مسجد فيكون المصلى عندها داخلا فى اللعنة ، وهو معنى قولها خشى أن يتخذ مسجداً ، فإن الصحابة لم يكونوا ليبنوا حول قبره مسجداً وكل موضع قصلت الصلاة فيه فقد اتخذ مسجداً بل كل موضع يصلى فيسه يسمى مسجداً كا والم الله الله وينه يسمى مسجداً كا الم الله الله وينه فقد اتخذ مسجداً وطهوراً ، قال البغوى فى شرح السنة أراد ألمل الدكتاب لم تبح لهم الصلاة إلا في بيعهم وكنائسهم فأباح الله لهذه الامة والمعتبرة والمحتبرة والمحتل النجس المتهى . وفيه العبرة فى مبالغته بياتي كيف بين لهم هذا أولا ثم قبل مو ته بخمس قال ما قال ، ثم لما كان فى السياق لم يكتف بما تقدم ونهيه عن فعله عند قبره قبل أن يوجد القبر ، وأنه من سنن اليهود والنصارى فى عبور أنبيائهم ولعنه إياهم على ذلك وأن مراده تحذيره إيانا عن قبره والعلة فى عدم إبرازه وفى معنى اتخاذه مسجداً وأنه قرن بين من اتخذها مساجد وبين من عنه عدم إبرازه وفى معنى اتخاذه مسجداً وأنه قرن بين من اتخذها مساجد وبين من

مسجداً. بلكلُ موضع يُصَلَّىٰ فيسه يُسَمَّى مسجداً ، كما قال عَيَّالَةُ « جُعِلَتْ لِىَ الْارضُ مَسجداً وطَهوراً » •

ولاحمد بسند جيّد (''عن ابن مسعود رضى الله عنه مرفوعاً إنَّ مِن شِرَارِ الناسِ مَن تُدْرِكُهُمُ الساعةُ وهم أُحياء ('') ، والذين يَتَخِذُونَ القبورَ مَساجدً ('') » . ورواه أبو حاتم في صحيحه .

ي تقوم عليه الساعة فذكر الذريعة إلى الشرك قبل وقوعه مع خاتمته قاله المصنف رحمه الله تعالى . قال ابن القيم رحمه الله : وبالجملة فن له معرفة بالشرك وأسبابه وذر المحمه وفهم عن الرسول بالله مقاصده جزم جزما لا يحتمل النقيض أن هذه المبالغة واللمن والنهى بصيغتيه ، صيغة لا تفعلوا ، وصيغة : إنى أنهاكم ، ليس لاجل النجاسة بل هو لاجل نجاسة الشرك اللاحقة من عصاه وارتكب ما عنه نهاه واتبع هواه ولم يخش ربه ولا مولاه وقل نصيبه ، أو عدم من تحقيق : لا إله إلا الله فإن هذا وأمثاله من النبي بالله صيانة لحى التوحيد أن يلحقه الشرك ويغشاه وتجريد له وغضب له به أن يعدل به سواه فأبي المشركون إلا معصية لامره وارتكابا لنهيه وغرهم الشيطان بأن هذا تعظيم لقبور المشايخ والصالحين وكما كنتم أشد لها تعظيما وأشد فيم غلوا كنتم بقربهم أسعد ومن أعدائهم أبعد ولمسرو الله من هذا الباب بعينه دخل الشيطان على عباد يغوث ويعوق وقسرا ودخل على عباد الاصنام منذ كانوا إلى يوم القيامة

- (۱) قوله ( ولاحمد بسند جید عن ابن مسمود رضی الله عنه مرفوعا ، إن من شرار الناس ، ) بكسر الشين جمع شرير
- (٢) قوله (من تدركهم الساعة وهم أحياء ) أى مقدماتها كخروج الدابة وطلوع الشمس من مغربها وبعد ذلك ينفخ فى الصور تفخة الفزع
- (٣) قوله ( والذين يتخذون القبور مساجد ) بالصلاة عندها وإليها وبناء المساجد عليها (وراه أبو حاتم في صميحه )

#### ٢١ - باب

# ما جاء أن النُلُوَّ في قبور الصالحين يُصَيِّرُها أُوثاناً تُعْبَدُ من دُونِ اللهِ (''

(١) قَوْلِه ( باب ما جا. أن الغلو في فبور الصالحين يصيرها أوثماناً تعبد من دون الله ) الغلو هو بماوزة الحد في التعظيم بالقول والفعل والاعتقاد (روى مالك في الموطأ أن رسول الله عليه قال واللهم لا تجعل قبرى وثناً يعبد ، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنببائهم مساجد ، ) مالك هو الإمام أبو عبد الله مالك بن أنس بن مالك الأصبحي المدنى إمام دار الهجرة وأحمد الآئمة الأربعة وأحد المتقنين الحديث حق قال البخارى أصح الاسانيد مالك عن نافع عن ابن عر . حكى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية إجماع أهل الإسلام الخماس منهم والعمام على تعظيمه وقال : بل لم يكن في وقته مشله ، وقد روى الترمذي وغيره عن النبي عِلِيِّ أنه قال : يوشك أن يضرب الناس من أكباد الإبل في طلب العلم فلا يجدون أعلم من عالم المدينة ، قال غير واحد كانوا يرونه مالك بن أنس مات سنة تسع وسبعين ومائه ، وكان مولده سنة ثلاث وتسعين وقيــل أدبع وتسمين ، قال الواقدى بلغ تسمين سنة . وهذا الحديث رواه مالك في الموطأً مرسلا عن زيد بن أسلم عن مطاء بن يسار ، ورواه ابن أبي شيبة في مصنفه عن ابن عملان عن زيد بن أسلم به ولم يذكر عطاء ، ورواه البزار عن زيد عن عطاء عن أبي سعيد الخدري مرفوعا وله شاهد عند الإمام أحمد بسنده عن سبيل بن أبي صالح عن أبي هريرة رفعه , اللهم لا تجمل قبرى وثناً ، لعن الله قوما اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ، وفي القرى للطبرى المالكي عن مالك أنه كرم أن يقول زرت قبر النبي مِنْكَ وعلل ذلك بقوله مِنْكَ ﴿ اللَّهُمُ لَا تَجْعُلُ قَبْرِى وَثُنَّا يَعْبُدُ ﴾ الحديث . كره إضافة هذا اللفظ إلى القبر لئلا يقع التشبه بفعل أولئك سداً للذريعة ، وقد ذكروا في أسباب كراهته لذلك أن هذا اللفظ قد صار كثير من الناس يريدون به الزيارة البدعية الشركية وهي قصد الميت لسؤاله ودعائه والرغبة إليه في قضاء الجوائج وغير ذلك بما يفعله كثير من الناس ، فهم يعنون ملفظ الزبارة مثل هذا وهذا ليس بمشروع

رَوى مالكُ في الْمُوطَّأَ: أن رسول الله مَيْطَا قَعْ قَالَ: « اللَّهُمَّ لا تَجعلْ قبرِي وَثَنَا كُيغَبَدُ وَا شَعَدُ عضبُ اللهِ على قَوْم التَّخَذُ وا قبورَ أنبيائهم مَساجِد »

(1) قوله على اللهم لا تجعل قبرى والمنا يعبد ، قد بالغ النبي على في النبى على وتعذير أمته عن اتخاذ القبور مساجد ، وأخبر أن الله لعن اليهود والنصارى على اتخاذ قبور أنبياتهم مساجد وقال ، ألا وإن من كان قبله م يعنى اليود والنصارى - كانوا يتخذون قبور أنبياتهم مساجد . ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فإنى أنها كم خن ذلك ، . ودعا الله بأن لا يجعل قبره والمنا يعبد ، ودل الحديث على أن قبر النبي على له عبد له كان والنا ، ودل على أن الوان هو ما يباشره العابد من القبور والتوابيت التي عليها . قال القرطبي ولهذا بالمن المسلون في سد الذريعة في قبر النبي على فاعلوا حيطان تربته وسدوا المداخل إليها وجعلوها محدقة بقبره على أن يتخذ موضع قبره قبلة إذا كان مستقبل وجعلوها محدقة بقبره على التقياعلى زاوية مثلثة من ناحية الشهال حتى لا يتمكن الشباليين وحرفوهما حتى التقياعلى زاوية مثلثة من ناحية الشهال حتى لا يتمكن أحد من استقبال قبره انتهى ، وإلى هذا أشار العلامة ابن القيم بقوله

ودعى بأن لا يجعل القبر الذى قد ضمه وثنا من الأوثمان فأجاب رب العسالمين دعاءه وأحاطه بثلاثة الجدران حتى غدت أرجاؤه بدعائه فى عزة وحماية وصيان

وقوله (اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد) هذا الوعيد يدل على تحريم البناء على القبور وتحريم الصلاة عندها وأن ذلك من الكبائر . وفي الحديث تفسير الاوثان وتفسير العبادة وأنه عليه لم يستمذ إلا بما يخاف وقوعه وقرن بهذا اتخاذ قبور الانبياء مساجد وذكر شدة الغضب من الله ، قاله المصنف رحمه الله . وقد عظمت الفتنة بتعظيم القبور وعبادتها كما قال ابن مسعود : كيف أنتم إذا لبستكم فتنة يهرم فيها الكبير وينشأ فيها الصغير ، تجرى على الناس بتخذونها سنة إذا غيرت قبل غيرت السنة ، ولحنوف الفتنة نهى عمر رضي الله عنه بتخذونها سنة إذا غيرت قبل غيرت السنة ، ولحنوف الفتنة نهى عمر رضي الله عنه بتخذونها سنة إذا غيرت قبل غيرت السنة ، ولحنوف الفتنة نهى عمر رضي الله عنه بتخذونها سنة إذا غيرت قبل غيرت السنة ، ولحنوف الفتنة نهى عمر وضي الله عنه بتخذونها سنة إذا غيرت قبل غيرت السنة ، ولحنوف الفتنة نهى عمر وضي الله عنه بتخذونها سنة إذا غيرت قبل غيرت السنة ، ولحنوف الفتنة نهى عمر وضي الله عنه ولم النفيد

ولابن جَرير بسندهِ عن مُنْهِ \_\_\_\_اب

=عن تتبع آثار النبي مَرْفَجُ قال ابنوضاح سمعت عيسى بن يو نس يقول :أمر عمر رضى الله عنه بقطع الشجرة التي بويع تحتها النبي باللج الأن الناس كانو ا يذهبون فيصلون تحتها فخاف عليهم الفتنة ، وقال المعرور بن سُويد : صليت مع عمر رضى الله عنه بطريق مكة صلاة الصبح ثم رأى الناس يذهبون مذاهب فقال: أين يذهب هؤلاء ؟ فقيل: يا أمير المؤمنين مسجد صلى فيه رسول الله عليَّةٍ فهم يصلون فيه ، فقال: [بما هلك من كان قبلكم بمثل هذا ، كانو ا يتبعون آثمار أنبياتهم ويتخذونها كنائس وبيع ، فن أدركته الصلاة في هذه المساجد فليصل ومن لا فاليمض ولا يتعمدها . وفي مغازي ابن اسحق من زبادات يونس بن بكير عن أبي خلدة خالد بن دينار حدثنا أبو العالية قال: لما فتحنا تستر وجدنا في بيت مال الحرمزان سريراً عليه رجل ميت عند رأسه مصحف فأخذنا المصحف فحملناه إلى عمرِ فَدَّعَى كَعَبّاً فَنْسَخَهُ بِالْعَرِبِيَّةِ فَأَنَا أُولَ رَجِلَ قِرْأَهُ مِنَ الْعَرِبِ قَرْأَنَهُ مِثْلُ مَا أَقَرْأُ القرآن ، فغلت لاب العالية : ما كان فيه ؟ قال : سير تـنكم وأموركم ولحون كلامكم وما هو كائن بعد . قلت : فما صنعتم بالرجل؟ قال : حُفرنا له بالنهار اللائة عشرٌ قبرا منفرقة فلما كان الليل دفتاه وسوينا القبور كلها لنعميه على الناس لاينبشونه قلت : وما يرجون منه ؟ قال : كانت السهاء إذا حبست عنهم برزوا بسريره فيمطرون ، فقلت : من كنتم تظنون الرجل؟ قال : رجل يقال له دانيال ، فقلت : منذ كم وجدتموه مات؟ قال : منذ ثلاثمائة سنة . قلت : ما كان تغير منه شيء؟ فقال : لا ، إلا شعيرات من قفاه ، إن لحوم الانبياء لا تبليها الارض . قال ابن القيم رحمه الله تعالى ففي هذه القصة ما فعله المهاجرون والانصار رضي الله عنهم من تعمية قبره لئلا يفتتن به ولم يبرزوه الدعاء عنده والتبرك به ولو ظفر به المتأخرون لجالدوا عليه بالسيوف ولعبدوه من دون الله

قوله ( ولابن جرير ) وهو إمام المفسرين محمد بن جرير بن يزيدالطبرى أبو جمغر صاحب النفسير والناريخ وتفسيره أجل النفاسير وأحسنها ، قال ابن خزيمة لا أعلم على الارض أعلم منه ، ولد سنة مائتين وأربعة وعشرين ومات ليومين بقيا من شوال سنة ثلاثمائة وعشر

(١) قَوْلُه ( بسنده عن سفيان ) الظاهر أنه ابن سعيد الثورى أبو عبد الله ==

عن منصور (''عن ُمجاهد'' ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ والعُزَّى ('') ﴾ . قال : كان يَلُتُ لهمُ السَّوِيقَ ، فاتَ ، فعَكَفُوا على قبرٍ هِ . وكذا قالى أبو الجُوزاء ('' عن ابنِ عباس ('' ؛ كان يَلُتُ السَّوِيقِ للحاج

\_الـكوفى ثقة حافظ فقيه إمام عابد كان له أتباع يتفقهون على مذهبه ، مات سنة إحدى وستين ومائة وله أربع وستون سنة

- (۱) هجله (عن منصور ) هو ابن المعتمر بن عبد الله السلمى ثقة ثبت فقيه مات سنة اتمنتين وثلاثين ومائة
- (۲) هجله (عن بجاهد) وهو ابن جبر بالجيم والموحدة، أبو الحجاج المخزومى مولاهم المسكى ثقة إمام فى التفسير أخذ عن ابن عباس وغيره رضى الله عنهم ، مات سنة أربع ومائة، قاله يحيى القطان ، وقال ابن حبان مات سنة اثفتين أو ثلاث ومائة وهو ساجد وولد سنة إحدى وعشرين فى خلافة عمر رضى الله عنه
- (٣) قوله (أفرأيتم اللات والعزى) قال كان يلت لهم السويق فمات فعكفوا على قبره ) وفى رواية فيظمم من يمر به من الناس فلما مات عبدوه ، وقالوا : هو اللات ، رواه سعيد بن منصور . وقد قيل إنه صرمة بن غنم ، قاله فى الشرح
- (٤) قوله (وكذا قال أبو الجوزاء) وهو أوس بن عبد الله الربعى بفتح الراه والباء، مات سنة ثلاث وثمانين (عن ابن عباس كان يلت السويق اللحاج) وهذا الآثر رواه البخارى في صحيحه . والشاهد منه الترجمة أنهم غلوا فيه لآجل صلاحه واتخذوه وثنا بتعظيمه وعبادته وصار من أكبر أوثان أهل الجاهلية . وفيه معرفة صفة عبدادة اللات التي هي من أكبر الاوثان ، ومعرفة أنه قبر رجل صالح ، وأنه اسم صاحب القبر ، وذكر معني القسمية قاله المصنف رحمه القد تعالى

🚤 هذا في إسناده أبو صالحمولي أم هاني وقد ضعفه بمضهم وو ثقه بعضهم ، قال هل بن الله يني عن يح القطآن: لم أر أحداً من أصحابنا ترك أبا صالح مولى أم هاني وما سمَّت أحداً من الناس يقول فيه شيئاً ولم يتركه شعبة ولا زَّاءُدة ولا عبد الله بن عثمان ، قال ابن معين لا بأس به ولهـذا أخرجه ابن السكن في صحيحه ، انتهى ، من الذهب الإبريز عن الحافظ المزى . وقال شبخ الإسلام : وقد جاء عن النبي عَلَيْقِ من طريقين : فعن أبي هريرة رضي الله عنه أنَّ رسول الله عَلَيْقِ لَمن زوارات القبور ، وذكر حديث ابن عباس ثم قال : رجال هذا ليس رجال هذا فلم يأخذه أحدهما عن الآخر ، وليس في الإسنادين من يتهم بالكذب ، ومشل هذا حجة بلا ريب وهـذا من أجود الحسن الذي شرطه الترمذي ، فإنه جمل الحِسن ما تعددت طرقه و ليس فيها متهم و لا خالفه أحد من الثقات ، هذا لو كان عن صاحب واحد ، فكيف إذا كان هذا رواه عن صاحب وذاك عن آخر ، ويكني في الاحتجاج به رواية أهل السئن له ، ولم يذكر أحد منهم له علة ولا معارض له . وقال أيضاً : وما علمنا أحداً من الآئمة استحب لهن زيارة القبور ، ولا كان النساء على عهد النبي مِلْكِنِّهِ وخلفائه الراشدين يخرجن إلى زيارة القبور، ويؤيده ما في الصحيحين أنه نهي النساء عن اتباع الجنائز . والذين رخصوا في الزيارة اعتمدوا على ما روى عن عائشة رضى الله عنها أنهــا زارت قبر أخيها حبـد الرحمن وقالت لو شهدتك ما زرتك . وهـذا يدل على أن الزيارة ليست مستحبة للنساء كما تستحب للرجال ، ولو كانت كذلك لاستحبت زيارته سواء شهدته أم لا . وهذا لا حجة فيه لمن قال بالرخصة وهذا السياق لحديث عائشة . رواه الترمذي من رواية عبــد الله بن أبي مليكة عنها يخالف سياق الاثر له عن عبد الله بن أبي مليسكة أيضاً أن عائشة رضى الله عنها أقبلت ذات يوم من المقابر فقلت لها يا أم المؤمنين أليس نهى رسول الله مِرْكِيْنِ عن زيارة القبور ؟ قالت : لعم ، نهى عن زيارة القبور . ثم أمر بزيارتها . ولا حجة في حديث عائشة فإن المحتج عليها احتج بالنهى العام فدفعت بأن ذلك منسوخ ولم يذكر لها المحتج عليها النهى الخاص بالنساء الذي فيه لعنهن على الزيارة ، يبين ذلك قولها أمر بزيارتها ، فهذا ببين أنه أمر بها أمراً يقتضى الاستحباب ، والاستحباب إنما هو ثابت 😑 وعن ابن عباس رضى الله عهما قال: لَعَنَ رسولُ الله ﷺ ذاراتِ القبورِ والمُتَّحِذينَ عليها المساجدَ والسُّرُج. رواه أهل السُّنن (۱).

ذلك كما يفعله الرجال ولم تقل لاخيها لما زرتك ، واللعن صريح في التحريم والخطاب بالاول في قوله : فزوروها لم يتناول النساء فلا يدخلن في الحكم الناسخ، والعام إذا عرف أنه بعد الخاص لم يكن ناسخًا له عند جمهور العلماء، وهو مذهب الشافعي وأحمد في أشهر الروايتين عنه وهو المعروف عند أصحابه فكيف إذا لم يعلم أن هدذا العام بعد الخاص إذ قد يكون قوله لعن رسول الله عَلِيْقٍ زُوارات القبور بعد إذنه للرجال في الزيارة بدل على ذلك أنه قرنه بِالْمُنْحَذِينَ عَلَيْهَا الْمُسَاجِدُ وَالسَّرْجِ ، وَمَعْلُومُ أَنْ انْخَاذُ الْمُسَاجِدُ وَالسَّرْجِ الْمُهَى عَنْهُ عكم كما دلت عليه الاحاديث الصحيحة وكذلك الآخر . ومن العلماء من يقول التشبيع كذلك ، ويحتج بقوله ﷺ وارجمن مأزورات غير مأجورات ، فإنكن تفتن الحي وتؤذين الميت ، وقولة أفاطمة ، أما إنك لو بلغت معهم الكداى لم تدخلي الجنة ، ويؤيده ما في الصحيحين ، أنه نهي النساء عن اتباع الجنائز وفي هـذا الحديث لعن المتخذين على القبور المساجد والسرج وهو من فعـل أهل الكتاب. قال أبو محمد المقدسي: لو صح اتخاذ السرج عليها لم يلمن من فعله لآن فيه تصييماً للمال في غير فائدة و إفراطاً في تعظيم القبور أشبه بتعظيم الاصنام ، وفيه لمنه بَرْانِج زوارات الفبور ، ولعنه من أسرَّجها . قاله المصنف رُّحه الله '.

قوله (رواه أهل السنن) يعنى أبا داود والترمذى وابن ماجه ولم يروه النسائى قاله فى الشرح . قال ابن القيم رحمه الله : اتخاذها مساجد وإيقاد السرج عليها من السكبائر . وقال محمد بن إسماعيل الصنعانى فى تطهير الاعتقاد : فإن هده القباب والمشاهد النى صارت أعظم ذريعة للشرك والإلحاد وأكبر وسيسلة إلى هدم الإسلام وخراب بغيانه غالب بل كل من يعمرها هم الملوك والسلاطين والرؤساء والولاة إما على قريب لهم أو على من يحسنون الظن به من فاضل أو عالم أو صوفى \_

#### ۲۲ - باب

#### ما جاء في حماية المصطنى وَ جَنَابَ التوحيد وسدّه كل طريق يُوصل إلى الشرك(١)

وقولِ الله تعمالي ﴿ لَقَد جَاءَكُمُ رَسُولٌ مِن أَنْفُسِكُم ۖ ``

= أو فقير أو شيخ كبير ويزوره الناس الذين يعرفونه زيارة الأموات من دون توسل ولا هتف باسمه ، بل يدعون له ويستغفرون حتى ينقرض من يعرفه أو أكثرهم فيأتى من بعدهم فيجد قبراً قد شيد عليه البناء وسرجت عليه الشموع وفرش بالفراش الفاخر وأرخيت عليه الستور وألقبت عليه الأوراد والرهور فيعتقد أن ذلك لنفع أو دفع ضر وتأتيه السدنة يكذبون على الميت بأنه فعمل وفعل ، وأنزل بفلان الضر وبفلان النفع حتى يغرسوا في جبلته كل باطل والامر ما ثبت في الاحاديث النبوية من امن من أسرج على القبور وكتب عليها وبني عليها ، وأحاديث ذلك واسعة معروفة ، فإن ذلك في نفسه منهى عنه ، ثم هو ذريعة إلى مفسدة عظيمة ، انتهى .

- (1) قوله ( باب ماجاء في حاية المصطفى برائج جناب التوسيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك ). الجناب هو الجانب، قاله في الشرح ، ذكر الشيخ هذه الترجة في بيان أن النبي برائج على جانب التوسيد من شرك يبطله أو بدعة تقدح فيه أو معصية تنقصه حرصاً على أمته وخوفاً عليهم أن يقعوا فيا وقع فيه من قبلهم من الآمم ، فلم يترك طريقاً ولا وسيلة تؤدى إلى الشرك إلا نهى عنها وحذرهم منها ، منها تعظيم القبور والغلو في أصحابها وبناء المساجد عليها وإسراجها والعكوف والمجاورة عندها وتحرى الصلاة والدعاء والصدقة عندها لا سيا قبره الشريف فصلوات الله وسلامه عليه .
- (۱) قول (وقول افته تعالى: (لقد جاءكم رسول من أنفسكم)) يقول تعالى عتناً على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولا من أنفسهم أى من جنسهم وعلى لغتهم كا قال إبراهيم عليه السلام (ربنا وابعث فيهم رسولا منهم) وقال تعالى (الله

عزيز معليه ما عَنِتم ('' حَرِيصُ عليكم ('') الآية عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ « لا تجعلوا بُيُوتكم تُبوراً ('')

= مَنَ الله على المؤمنين إذ بعث فهم رسو لا من أنفسهم ﴾ . قال سفيان بن عيينة عن جعفر بن محمد عن أبيه ﴿ لقد جاءكم رسول من أنفسكم ﴾ قال لم يصبه شيء من ولادة الجاهلية .

- (١) وقوله (عزيز عليه ما عنتم ) أى يعز عليه الشيء الذي يعنت أمته ويشق عليها ، ولذا جاء في الحديث عنه ﷺ ، بعثت بالحنيفية السمحة ، وفي الصحيح ، إن هذا الدين يسر ، ,
- (٢) وقوله (حريص عليكم) أى على هدايتكم ووصول النفع الدنيوى والآخروى إليكم، وهذا هو الشاهد من الآية الترجمة ، وروى الطبرانى بسند جيد عن أبي ذر رضى الله عنه قال: تركنا رسول الله عليه وما طائر يقلب جناحيه فى الهوى إلا وهو يذكر لنا فيه علماً ، وقال عليه ما بقى شىء يقرّب من الجنة ويباهد من النار إلا وقد بينته لسكم ،

وقوله (بالمؤمنين رؤوف رحيم) أى المؤمنين به ، فحرصه على الهداية عام لجميع الامة ، ورأفته ورحمته عاصة بالمؤمنين به ، قال أبو عبيدة : الرأفة أرق الرحمة ، وفيه معرفة تفسير آية براءة وإبعاد أمته عن هـذا الحي غاية البعد ، وذكر حرصه علينا ورأفته ورحمته قاله المصنف رحمه الله .

(٣) قول ( وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله كالله و لا تجملوا بيوتكم قبوراً ،). قال شيخ الإسلام أى لا تعطلوها من الصلاة فيها والدعاء والقراءة فتسكون بمنزلة القبور ، فأمر بتحرى العبادة فى البيوت ونهى عن تحريها عند القبور عكس ما يفعله المشركون من النصارى ومن تشبه بهم من هذه الامة عن يدعى الإسلام ، وفى الصحيحين عن ابن عمر رضى الله هنهما و لا تجعلوا بيوتكم مقابر ، فإن الشيطان يفر من البيت الذى يسمع سورة البقرة تقرأ فيه ، وفيه الحث على النافلة فى البيت ، وأنه متقرر عندهم أنه لا يصلى فى المقبرة ، قاله المصنف

ولا تجعلُوا قَبرِي عيـداً () ، وصلُّوا على فإنَّ صلاتَكُم تَبْلُغُني حيثُ كنتُم () ، رواه أبو داود بإسنادٍ حسن ورواته ثقات ٍ .

(۱) ه الدين الترجم المراحة وهذا هو الشاهد من الحديث الترجمة وفيه نهيه عن زيارة قبره على وجه مخصوص مع أن زيارته من أفضل الاعمال ، ونهيه عن الإكثار من الزيارة وتعليله ذلك بأن صلاة الرجل وسلامه عليه يبلغه وإن بعد فلا حاجة إلى ما يتوهمه من أراد القرب ، وكونه تعرض عليسه فى البرزخ أعمال أمته فى الصلاة والسلام عليه . قاله المصنف رحمه الله . قال شيخ الإسلام: العيد اسم لما يمود من الاجتماع العام على وجه معتاد عائد ، إما بعود السنة أو بعود الاسبوع أو الشهر ونحو ذلك . وقال ان القيم : العيد ما يعتاد يحيثه وقصده من زمان ومكان مأخوذ من المعادة والاعتياد ، فإذا كان اسماً للكان فهو الذى يقصد فيسه الاجتماع وانتيابه للعبادة أو لغيرها كما أن المسجد الحرام ومنى ومزدلفة وعرفة والمشاعر جعلها الله عيداً للحنفاء ومثابة كما جعل أيام العيد فيها عيداً ، وكان للشركين أعياد زمانية ومكانية فلما جاء الله بالإسلام أبطلها وعوض الحنفاء منها عيد الفطر وعيسد النحر وأيام منى ، كما عوضهم عن أعياد المشركين المكانية بالسكعة ومنى ومزدلفة وعرفة والمشاعر

(۲) وقوله (وصلوا على ، فإن صلاتكم تبلغنى حيث كنتم ) يشير إلى أن ما ينالنى منسكم من الصلاة والسلام يحصل مع قربكم من قبرى وبعدكم فلا حاجة لسكم إلى اتخاذه عيداً ، قاله شيخ الإسلام رحمه الله . وهذا الحديث رواه أبو داود وغيره من حديث عبد الله بن نافع الصائغ ، قال أخبرنى ابن أبى ذئب عن سعيد المقبرى عن أبى هريرة فذكره (ورواته ثقات) مشاهير لكن عبد الله ابن نافع قال فيه أبو حاتم ليس بالحافظ تعرف وتنكر ، وقال ابن معين هو ثقة ، وقال أبو زرعة لا بأس به ، قال شيخ الإسلام : ومثل هذا إذا كان لحديثه شواهد علم أن محفوظ وهذا له شواهد متعددة . وقال الحافظ محمد بن عبد الهادى : هو حديث حسن جيد الإسناد وله شواهد يرتقي بها إلى درجة الصحة .

وعن على بن الحسين '' أنه رأى رجلا يجئ إلى فرجة كانت عند قبر النبي عَيِّالِيْهِ فَيَدْخُلُ فيها فَيَدْعُو ، فنهاه وقال : أَلَا أُحَدِّنُكُم حِدِيثاً سَمَعْتُهُ عَن أَبِى عَن جَدِّى عَن رسول الله عَيِّالِيْهُ قال : « لَا تَشَخِذُوا

(۱) قوله ( وعن على بن الحسين ) بن على بن أبى طالب المعروف بزين العابدين أفصل التابعين من أهل بيته وأعلمهم رضى الله عنه ، مات سنة ثلاث وتسعين على الصحيح ، وأبوه الحسين سبط رسول الله بيالي وريحانه ، حفظ عن النبي بيالي واستشهد يوم عاشوراء ، سنة إحدى وستين وله ست وخمسون سنة رضى الله عنه ( أنه ) أى على بن الحسين رأى رجلا يجيء إلى فرجة كانت عند قبر النبي بيالي فيدخل فيها فيدعو ، فنهاه وقال : ألا أحدثكم حديثاً سمعته من أبى الحسين ) عن جدى على بن أبى طالب (عن رسول الله بيالي قال : ولا تتخذوا قبرى عيداً ولا بيوتكم قبوراً ، وصلوا على فإن تسليمكم يبلغي أين كنتم ، رواه في المختارة ) هذا الحديث رواه أبو يعلى والقاضي إسماعيل والحدافظ الضياء في المختارة . قال شيخ الإسلام : فانظر إلى هذه السنة كيف عزجها من أهل المدينة وأهل البيت الذين لهم في رسول الله بيالي قرب النسب وقرب الدار لانهم إلى ذلك أحوج من غيرهم وكانوا لها أضبط

قوله ( إنه رأى رجلا يجى. إلى فرجة ) بضم الفاء وسكون الراء وهي السكوة في الجدار والخوخة ونحوهما

قوله ( فيدخل فيها فيدءو فنهاه ) وهذا يدل على النهى عن قصد الغبور والمشاهد لآجل الدعاء والصلاة عندها . وقال شيخ الإسلام : ما علمت أحداً رخص فيه لآن ذلك نوع من اتخاذه عيداً . ويدل أيضاً على أن قصد القبر السلام إذا دخل المسجد الصلاة منهى عنه لآن ذلك لم يشرع ، وكره مالك لآهل المدينة كلما دخل إنسان المسجد أن يأتى قبر النبي عليه لآن السلف لم يكونوا يغملون كلما دخل إنسان المسجد أن يأتى قبر النبي عليه لأن السلف لم يكونوا يغملون ذلك ، قال : ولن يصلح آخر هذه الآمة إلا ما أصلح أولها . وكان الصحابة والتابعون رضي الله عنهم يأتون إلى مسجد النبي عليه فيصلون ، فإدا قضو ا الصلاة عدوا أو خرجوا ولم يكونوا يأتون القبرالسلام الملهم أن الصلاة والسلام عليه عليه المدور أو خرجوا ولم يكونوا يأتون القبرالسلام الملهم أن الصلاة والسلام عليه عنها عليه المدور القبرالسلام الملهم أن الصلاة والسلام عليه المدور القبرالسلام الملهم أن الصلاة والسلام عليه المدور المدور المدور المدور المدور المدور القبرالسلام الملهم أن الصلاة والسلام عليه المدور المد

## قبرى عِيداً ، ولا بُيُونَدَكم تُبوراً ، وصلُّوا على فإنَّ تسليمَكم يبلُغُني »

= عند دخول المسجد هو السنة . وأما دخو لهم عند قبره الصلاة والسلام عليه هناك أو للصلاة والدعاء فلم يشرعه لهم بل نهاهم عنه ٰفي قوله , لا تتخذوا قبرى عبداً وصلوا على فإن صلاتكم تبلغني ، فبين أنَّ الصلاة تصل إليه من بعد وكذلك السلام ، ولعن من اتخذ قبور الانبياء مساجد . وكانت الحجرة فى زمانهم يدخل إليها من الباب ، إذ كانت عائشة رضى الله عنها فيها وبعد ذلك إلى أن بنى الحائط الآخر ، وهم مع ذلك التمكن من الوصول إلى قبره لا يدخلون عليه السلام ولا الصلاة ولا الدعاء لانفسهم ولا لغيرهم ولا لسؤال عن حبديث أو علم ولا كان الشيطان يطمع فيهم حتى يسمعهم كلاما أو سلاماً فيظنون أنه هو كلمهم وأفتاهم وبين لهم الاحاديث ، أو أنه قد رد عليهم السلام بصوت من خارج كما طمع الشيطانُ في غيرهم فأضلهم عند قبره وقبر غيره حتى ظنوا أن صاحب القبر يأمرهم وينهاهم ويحدثهم فى الظاهر وأنه يخرج من القبر فيرونه عارجاً من القبر فيظنون أن نفس أبدان الموتى خرجت تسكلمهم وأن أرواح الموتى تجسدت لهم فرأوها . وقال سعيد بن منصور في سننه : حدثنا عبد العزيز بن محمد أخبرني سميل بن أبي سهيل قال : رآنى الحسن بن على بن الحسين بن على بن أبى طالب عند قبر النبي و الله العشاء ، قلت : لا أريده ، و الله العشاء ، قلت : لا أريده ، و الله العشاء ، قلت : لا أريده ، قال : مالى رأيتك عنـ د القبر ؟ فقلت : سلمت على النبي بِرَائِيٍّ . فقال : إذا دخلت المسجد فسلم ، ثم قال لى : إن رسول الله علي قال ولا تتخذوا قبرى عيداً ولا تتخذوا بيوتكم قبوراً وصلوا على فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم ، لمن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبياتهم مساجد ، ما أنتم ومن بألاندلس إلا سواء، . والمقصود أن الصحابة رضي الله عنهم لم يكونوا يعتادون الصلاة والسلام عليه عند قبره كما يفعله من بعدهم من الخلوف و إنمـا كان بعضهم يأتى من خارج فيسلم عليه إذا قدم من سفر كاكان ابن عمر يفعله ، قال عبيد الله بن عمر عن نافع: كان أبن عمر إذا قدم من سفر أتى قبر النبي مِنْالِيَّةِ فقال : السلام عليك يارسول الله السلام عليك يا أبا بكر السلام عليك يا أبتأه ، ثم ينصرف . قال عبد الله : ما نعلم أحِداً من أصحاب الني يُثلِقُهُ فعل ذلك إلا ابن عمر . وهذا يدل على أنه لا 🕳

#### رواه في المختارة .

## ما جاء أنَّ بعضَ هُذه الْأَمَّةِ يَعْبُدُ الْاوِثان (١٠)

يقف عند القبرللدعاء إذا سلم كما يفعله كثير . قال شيخ الإسلام : لأن ذلك لم ينقل عن أحد من الصحابة فكان بدعة محضة وفي المبسوط ، قال مالك : لا أرى أن يقف عند قبر النبي بالله ولكن يسلم ويمضى ، ونص أحمد أنه يستقبل القبلة ويجعل الحجرة عن يساره لثلا يستدبره ، وبالجلة فقد اتفق الأثمة على أنه إذا دعا لا يستقبل القبر ، وتنازعوا هل يستقبله عند السلام أم لا . وفي الحديث دليل على منع شد الرحال إلى قبره يالله وإلى غيره من القبور والمشاهد لأن ذلك من اتخاذها أعياداً ، ومن أعظم أسباب الإشراك بأصحابها . وعذ

أفتى فيها شبخ الإسلام بمنع السفر لا بحرد زيارة قبور الانبياء والصالحين ، ومن ونقل فيها اختلاف العلماء ، فن مبيح لذلك كالغزالى وأبي محمد المقدسى ، ومن مافع لذلك كابن بطة وابن عقيل وأبى محمد الجوينى والقاضى عياض . وهو قول الجمهور ، نص عليه مالك ولم يخالفه أحمد من الائمة وهو الصواب لما في الصحيحين عن أبي سعيد عن الذي عليه قال : « لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد : المسجد الحرام ، ومسجدى هذا والمسجد الاقصى ، فإما أن يكون نهياً ، وإما أن يكون نفياً وجاء فى رواية بصيغة النهى فتمين أن يكون النهى فدخل فى النهى شدها لزيارة القبور والمشاهد

قوله (رواه في المختارة) لآني عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي الحافظ ضياء الدين الحنبلي أحد الآعلام، قال الذهبي: أفني عمره في هذا الشأن مع الدين المتين والورع والفضيلة التامة والإتقان. والمختارة كتاب جمع فيه الآحاديث الجياد الزائدة على الصحيحين وتصحيحه في مختارته خير من تصحيح الحاكم بلا ريب، قاله شيخ الإسلام، مات سنة ثلاث وأربعين وستبائة

(١) قوله ( باب ما جاء أن بعض هـذه الامة يعبد الاوانان ) أراد المصنف

وقول الله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ ('' إلى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ السَّابِ يُونُمِنُونَ بِالْجَبْتِ وِالطَّاغُوتِ ﴾ وقوله ِ تعالى ﴿ قُلْ هَلَ السَّابُ مِنْ أَلِكُ مَنُوبَةً عِنْدَ الله ('' ، مَنْ لَعَنَه اللهُ وغَضبَ

رحمه الله تعالى بهذه الترجمة الرد على عباد القبور الذين يفعلون الشرك ويقولون :
 إنه لا يقع فى هـذه الآمة المحمدية شرك وهم يقولون لا إله إلا الله محمد رسول الله

(۱) قوله ( وقول الله تعالى ألم تر ) يامحمد ( إلى الذين أوتوا قصيباً من الكتاب )أى أعطوا حظاً من العلم ( يؤمنون بالجبت والطاغوت ) قال عمر بن الجباب : الجبت : السحر ، والطاغوت : الشيطان ، وكذا قال ابن عباس وأبو العالمية ومجاهد والحسن وغيرهم ، وعن ابن عباس : الجبت الكامن وعن بحاهد كعب ابن الاشرف قال الجوهرى : الجبت كلمة تقع على الصنم والكاهن والساحر ونحو ذلك

قوله: ويقولون للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلا. وروى الإمام أحدعن ابن عباس قاللماقدم كعب بن الاشرف اليهودى مكة قالت قريش ألا ترى إلى هذا الصبى المنبتر من قومه يزعم أنه خير منا ونحن أهل الحجيج وأهل المسدانة والسقاية قال: أنتم خير. فنزل فيهم ﴿ إن شانتك هو الآبتر ﴾ وروى ونزل ﴿ أَلَم تر إلى الذين أو تو الحصيباً من السكتاب إلى قوله - نصيرا ﴾ وروى ابن أبى حاتم عن عكرمة نحوه ، وفيه معرفة تفسير آية النساء ومعرفة الإيمان بالجبت والطاغوت في هذا الموضع هل هو اعتقاد قلب أو هو موافقة أصحابها مع بغضها ومعرفة بطلانها وقولهم: إن السكفار الذين يعرفون كفرهم أهدى سبيلا من المؤمنين. ومنها وهي المقصود بالترجمة أن هذا الا بد أن يوجد في هذه الآمة كما تقرر في حديث أبي سعيد ، قاله المصنف رحمه الله . وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة .

(۲) قوله ( وقول الله تعالى : قل هل أنبشكم بشر من ذلك مثوبة عند الله ) قال البغوى : قل يامحمد ( هل أنبشكم ) أخبركم ( بشر من ذلك ) يعنى قولهم \_\_

عليه وجَعَلَ منهمُ القِرَدَةَ والخُنازِيرَ وعَبدَ الطَّاغُوتِ ('') ﴿ وقوله ﴿ قَالَ الذِينَ عَلَبُوا على أَمْرِهُ ۚ لَنَتَّخِذَنَّ عليهم مُسجداً ('') ﴾

= لم ترأهلدينأقل-ظاً في الدنيا والآخرة منكم ولا ديناً شراً من دينكم، فذكر الجواب بلفظ الابتداء وإن لم يكن الابتداء شراً ، كقوله ﴿ قُلُ أَفْنَلْبُتُكُم بَشْرُ مِنْ ذَلَكُم ؟ ﴾ النار !

وقوله (مثوبة) أى ثوابا وجزاء، نصب على النفسير

قوله (عند الله؟ من لعنه الله ) أى هو من لعنه الله وغضب عليه يعنى اليهود وجعل منهم القردة إوالجنازير ، فالقردة أصحاب السبت والجنازير كفاو مائدة عيسى ، وعن على بن أبى طلحة عن ابن عباس أن المسخين كلاهما من أصحاب السبت فشبابهم مسخوا قردة وشيوخهم مسخوا خنازير . وعن ابن مسعود رضى الله عنه قال : سئل رسول الله عليه عن القردة والجنازير هي بما مسخ الله فقال إن الله لم يهلك أمة أو قال لم يمسخ قوما لجعل لهم نسلا ، وإن القردة والجنازير كانت قبل ذلك رواه مسلم

(۱) قوله (وعبد الطاغوت) أى وجعل منهم من عبد الطاغوت أى أطاع الشيطان فيا سول له ، وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة ، وفيه معروفة تفسير الآية ، قاله المصنف رحمه الله تعالى قال شيخ الإسلام فى قوله : وعبد الطاغوت ، الصواب أنه معطوف على ما قبله من الآفعال ، أى من لعنه الله وغضب عليه وجعل منهم القردة والحنازير ، ومن عبد الطاغوت ، فهو فعل ماض معطوف على ما قبله من الآفعال الماضية ، لمكن الآفعال المتقدمة الفاعل فيها هو اسم الله مظهراً ومضمراً ، وهنا الفاعل اسم من عبد الطاغوت وهو الصدير فى عبد ، ولم مظهراً ومضمراً ، وهنا الفاعل اسم من عبد الطاغوت وهو الصدير فى عبد ، ولم من عبد سبحانه لفظ كن لانه جعل هذه الافعال كلها صفة لصنف واحد وهم اليهود

وقوله (أولئك شر مكانا ) بما تظنون بنا ( وأضل عن سواء السبيل )

(٢) وقوله (قال الذين غلبوا على أمرهم لنتخذن عليهم مسجدا) حكى ابن جرير فى القائلين ذلك قولين أحدهما أنهم المسلمون ، والثانى أنهم المشركون وعلى القولين فهم مذمومون على ذلك لآن النبي الله قال عن الله اليهو دو النصارى

عن أبى سعيد () رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال : كَتْبِعُن مَن مَن كَان قَبلَكُم حَذْوَ الْقُذَّةِ بِالْقُذَّةِ ، حتى لو دَخَلوا بُحْرَ ضَب لِللهَ عَلَيْهُ وَ () وقال الله عليه و النصارى ") بحرَ ضَب لِلهَ وَالنصارى ")

اتخذوا قبور أنبياتهم وصالحهم مساجد يحذر ما صنعوا ، رواه البخارى ومسلم. ولما فعلته اليهود والنصارى جرهم ذلك إلى الشرك ، وما فعلته اليهود والنصارى ستفعله هذه الآمة . وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة كما فى حديث أبى سعيد الآتى وفيه معرفة تفسير الآية قاله المصنف

- (۱) عَلَى (عن أبي سعيد) سعد بن ما لك بن سنان الآنصاري رضى الله عنه أن رسول الله علقي قال و لتتبعن سنن من كان قبلكم ،) بفتح المهملة وقد تضم والفتح أولى ، قاله المهلب أى : طريق من كان قبلكم (حذو القذة بالقذة ) بنصب حذو على المصدر ، والقذة بضم القاف واحدة الفذذ وهو ريش السهم ، أى لتتبعن طريقهم فى كل ما فعلوه وتصبهوهم فى ذلك كا تشبه قذة السهم القذة الاخرى ، وبهذا تظهر مناسبة الآيات المترجة وقد وقع كا أخبر وهو علم من أعلام النبوة
- (٢) قوله (حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه ) وفى حديث آخر ه حتى لو كان فيهم من يأتى أمه علانية لـكان فى أمتى من يفعل ذلك ،
- (٣) قوله (قالوا يا رسول الله: اليهود والنصارى؟ قال: فن؟) هو برفع اليهود خبر مبتدأ تحذوف أى : أهم اليهود والنصارى الذين نتبع سننهم؟ و يجرز النصب بغمل محذوف تقديره: تعنى

وقوله: فن ؟ استفهام إنسكارى أى فن هم غير أولئك؟ وفى رواية أبي هويرة عند البخارى أنه فسرهم بفارس والروم والتفسير ببعض الآمم لا ينفى التفسير بأمة أخرى إذ المقصود التمثيل لا الحصر، قاله فى الشرح. قال شيخ الإسلام: وهذا خرج مخرج الحبر والهنم لمن يفعله كا كان يخبر عما يسكون بين يدى الساعة من الاشراط والامور المحزمة

قال: « فن؟ » أخرجاه (١٠ . ولمسلم عن أَوْ بانَ (٢٠ أن رسول الله

(۱) قوله ( أخرجاه ) أى البخارى ومسلم واللفظ لمسلم ، أخبر بالله في هذا المحديث أن كل ما وقع من أهل السكتاب بما ذمهم الله به في هذه الآيات وغيرها لا بد أن يقع جميعه في هذه الآمة ، وهذا هو الشاهد من الحديث الترجة . وقد وقع كا أخبر بالله في قاتبع كثير من أمته اليهود والنصارى وفارس والروم في ملابسهم ومساكنهم ولفتهم وإقامة شعائرهم في الاديان والاعياد والعادات والحروب وزخرفة المساجد وتعظيم القبور وبناء المساجد عليها حتى عبدوا الأموات واتخذوا الاحبار والرهبان أربابا من دون الله وأعرضوا عن تدبر كتاب الله وسنة رسوله والعمل بهما وأقبلوا على كتب الإلحاد وبجلات الخلاعة والمجوزات واستماع الاغاني الخليعة والملاهي وغير ذلك بما هو مشاهد بالعيان فلا حول ولا قوة إلا باقة

(۲) قوله (ولمسلم عن ثوبان مولى رسول الله عليه ولازمه ونزل الشام بعده ومات بحمص سنة أربع وخمسين رضى الله عنه (أن رسول الله بالله قال وإن الله وإن أمتى سيبلغ ملكما ما زوى لى منها ، وأعطيت الكنزين الآحر والآبيض وإنى سألت ربى لامتى أن لا يهلكما بسنة بعامة وأن لا يسلط عليهم عدوا من سوى أنفسم فيستبيح بيضتهم ، وأن ربى قال : يا محمد إذا قضيت قضاء فانه لا يرد وإنى أعطيتك لامتك أن لا أهلكها بسنة بعامة وأن لا أسلط عليهم عدوا من سوى أنفسهم فيستبيح أن لا أهلكها بسنة بعامة وأن لا أسلط عليهم عدوا من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم ولو اجتمع عليهم من بأقطارها حتى يكون بعضهم يهلك بعضا ويسي بعضهم بسضا ، ورواه البرقاني في صحيحه وزاد : و وإنما أخاف على أمتى الائمة بعضهم بسضا ، ورواه البرقاني في صحيحه وزاد : و وإنما أخاف على أمتى الائمة المضلين وإذا وقع عليهم السيف لم يرفع إلى يوم القيامة ، ولا تقوم الساعة حتى يلحق حى من أمتى بالمشركين ، وحتى تعبدفاتم من أمتى الأثبين لا نبي بعدى ولا تزال أمتى ثلاثون كذابون كلهم يزعم أنه نبي وأنما خاتم النبيين لا نبي بعدى ولا تزال طائفة من أمتى على الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتى أم الحة تبارك وتعالى ، ) وهذا الحديث رواه أيضا أبو داود فى سننه وابن ماجه بالزيادة التى ذكرها المصنف قاله فى فتح الجيد

وَ اللهِ عَلَى اللهِ وَهَى لِى الارضَ فَرَأَيتُ مَشَارِقُهَا وَهَارِبُهَا ، وَأَعْطَيتُ الْكُنْرَينِ : وإنَّ أُمَّى سَيَبْلُغُ مُلْكُهَا مَا زُوِى لَى مَنْهَا . وأُعطَيتُ الْكُنْرَينِ : الاحرَ والاييض ، وإنى سألتُ ربى لائتى أن لا يُبْلِكُها بسَنَةٍ

قوله ( إن الله زوى لى الأرض) قال التوربشتى : زويت الشيء جمعته وقبضته ، يريد تقريب البميد منها حتى اطلع عليه اطلاعه على القريب ، وحاصله أنه طوى له الأرض وجملها بحموعة كهيئة كف فى مرآة نيظرة ، قال الطبي جمها لى حتى أبصرت ما تملك أمتى من أقصى المشارق والمغارب منها

قوله (وإن ملك أمتى سيبلغ ما زوى لى منها). قال الفرطبى: وهذا الحبر قد وجد عبره كما قال علي وكان ذلك من دلاتل نبوته، وذلك أن ملك أمته اتسع إلى أن بلغ أقصى طنجة بالنون والجيم الذى هو منتهى عمارة المغرب إلى أقصى المشرق مما وراء خراسان والنهر وكثير من بلاد السند والهند والصين، ولم يتسع ذلك الاتساع من جهة الجنوب والشمال ، ولذا لم يذكر عليه السلام أنه أريه ولا أخبر أن ملك أمته يبلغه

قوله ( ما زوى لى منها ) يحتمل أن يكون مبنيا للفاعل وأن يكون مبنيا للفعول. وفيه إخباره بأن الله زوى له المشارق والمغارب ، وأخبر بمعنى ذلك فوقع كا أخبر بخلاف الجنوب والشهال قاله المصنف

قوله (وأعطيت المكنزين الآحر والآبيض) قال القرطي، يعنى بهما كنز كسرى وهو ملك الوم وقصورهما وبلادهما ، وقد قال بالله والذى نفسى بيده لتنفقن كنوزهما فى سبيل الله ، وعبر بالآحر عن كنز قيصر لان الفالب عنده كان الذهب ، وبالابيض عن كنز كسرى لان الغالب عنده كان الجوهر والفضة ، وفيه إخباره بأنه أعطى المكنزين فوقع كا أخبر ، قاله المصنف رحمه الله ، وقد وجد ذلك فى خلافة عمر فإنه سيق إليه تاج كسرى وحليته وما كان فى بيوت أمواله وجميع ما حوته مملسكته على سعتها وعظمتها ، وكذلك فعل الله بقيصر ، وكان النبي بالله في حياته قال لسراقة بن ما الدلجى و كذلك فعل الله باسراق إذا وضع تاج كسرى على رأسك على ما الله بالله بالله

بعامّة ، وأن لا يُسلّط عليهم عَدُرًا مِن سِوَى أنفسهم ، فيَستَبيح بَيْضَتُهُم . وإنَّ ربى قال : يا محمد ، إنى إذا قَضَيْتُ قضاء فإنه لا يُرَدُ ، وإنى أعطيتُك لا أَمْتِك أن لا أهلِكهُم بسنة بعامَّة ، وأن لا أُمّتلَّط عليهم عَدُرَّل من مبوى أنفُسهم فيستبيح بَيْضَتهم ، ولو اجتمع

= وسواراه فى يديك ، فلما جىء بهما إلى عمر رضى الله عنه دعى سراقة فألبسها إياه تصديقًا لما أخبر به النبي الله وقال: قل الحد لله الذى نزع تاج كسرى من رأسه وسواريه من يديه وجعلها على أعرابي من بنى مدلج ، وذلك بهز الإسلام وقوته لا بحولنا ولا بقوتنا . ذكر ذلك السميلي فى الروض

قوله (وإنى سألت ربى لامتى أن لا يهلكما بسنة بعامة ) هكذا ثبت فى أصل المصنف بعامة بالباء وهى رواية صحيحة فى صحيح مسلم وفى بعضها بحذفها . قال القرطبى : كأنها زائدة لان عامة صفة السنة والسنة الجدب الذى يسكون به الهلاك العام

قوله (وأن لا يسلط عليهم عدوا من سوى أنفسهم) أى من غيرهم من الكفار (فيستبيح بيضتهم ) قال الجوهرى بيضة كل شىء حوزته، وبيضة القوم ساحتهم فيكون معنى الحديث أن الله لا يسلط العدو على كافة المسلمين حتى يستبيح ما حازوه من البلاد والارض، وقيل بيضتهم معظمهم وجماعتهم وإن قلوا

قوله (وإن ربى قال يا محمد إذا قضيت قضاء فإنه لا يرد) قال بعضهم إذا حكت حكم مبرما نافذا لا يرد بشى ولا يقدر أحد على رده، كما قال براقيم ولا راد ً لما قضيت ،

قوله (وإن أعطيتك لامتك أن لا أهلكها بسنة بعامة وأن لا أسلط عليهم عدوا من سوى أنفسهم أى من غيرهم من الكفار فيستبيح بيضتهم ولو اجتمع عليهم من بأقطارها) أى من بأقطار الارض وهى جوانبها. وفيه إخباره بإجابة دعوته فى الإثنتين وإخباره بأنه منع الثالثة قاله المصنف رحمه الله. قلت: الثالثة هى أن لا يجمل بأسهم بينهم ولم يذكرها المصنف فلعلها سقطت من الناسخ. وقوله (حتى يكون بعضهم يهاك بعضا ويسي بعضهم بعضا) . الظاهر أن حتى عاطفة أو تسكون لانتهاء الغاية أى أن أمر أمته ينتهى إلى أن يكون بعضهم يهلك بعضا ويسي بعضهم بعضا فاذا وجدت هذه الأوصاف فقد يسلط السكفار على جماعتهم ومعظمهم كما وقع ، فإن هذه الآمة لما جعل الله بأسها بينها تفرقت جماعتهم واشتغل بعضهم ببعض عن جهاد العدو فاستولى على كثير من بلاد المسلمين فلاحول ولا قوة إلا بالله ، وفيه إخباره بإهلاك بعضهم بعضا وسي بعضهم بعضا ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قول (ورواه البرقاني في صحيحه) وهو الحافظ أبو بكر أحد بن محد بن غد بن غالب الحوارزي الشافعي ولد سنة ست وثلاثين وثلاثمائة ومات سنة خس وعشرين وأربعائة . قال الخطيب : كان ثبتا ورعاً لم نو في شيوخنا أثبت منه ، عادفاً بالفقه كثير التصانيف صنف مسنداً ضنه ما اشتمل عليه الصحيحان وجمع حديث الشورى وحديث شعبة وطائفة ، ورواه أيضا أبو داود بتمامه عن أبي قلابة عن أبي أسماء عن ثوبان

 وإذا وَقَعَ عليهمُ السيفُ لم يُرْفع إلى يوم القيامة. ولا تقومُ الساعةُ حتى يلحَقَ حَنْي من أمتى الأوثان

= المنافق بالسكتاب وحسكم الائمة المصلين. رواه الدارى، ولذا قال عبد الله ان المبارك:

وقد يورث الذل إدمانها وخـــير لنفسك عصيانها وأحبار سوء ورهبانهــــا رأيت الذنوب تميت القلوب وترك الذنوب حياة القلوب وهل أفسد الدين إلا الملوك

وقال سفيان بن عيينة وغيره: من فسد من علمائنا ففيه شبه من اليهود ، ومن فسد من عبادنا ففيه شبه من النصارى . وسئل سعيد بن جبير: من أين يهلك الماس ؟ قال: من قبل علمائهم وروى ابن أبى الدنيا عن على رضى الله عنه قال: يأتى على الناس زمان لا ببتى فيه من الإسلام إلا اسمه ولا من القرآن إلا وسمه ، مساجدهم يومئذ عامرة وهى خراب من الهدى ، علماؤهم شر من تحت أديم الساء منهم خرجت الفتنة وفيهم قعود . وفيه حصره الخوف على أمته من الاعمة المضلين قاله المصنف رحمه الله

قوله (وإذا وقع عليهم السيف لم يرفع إلى يوم القيامة) وقد حصل ما أخبر به يُلِيِّةٍ، فإن السيف وقع بقبل الحليفة الراشد عثمان بن عفان رضى الله عنه ولم يرفع ، لكن قد يكثر تارة ويقل أخرى ويكون فى جهة ويرتفع عن أخرى ، وقد يكون شروعا كقتال أهل الإسلام لأهل الشرك، وقد يكون ظلما وبغياً وفيه إخباره بوقوع السيف وأنه لا يرفع إذا وقع ، قاله المصنف رحمه اقه تعالى .

قوله (ولا تقوم الساعة حتى يلحق حى من أمتى بالمشركين) الحى واحد الاحياء وهى القبائل، وفي رواية أبى داود: وحتى يلحق إقبائل من أمتى بالمشركين. والمعنى أنهم يكونون معهم ويرتدون برغبتهم عن أهل الإسلام ويلحقون بأهل الشرك في السكني والديانة

قوله ( وحتى تعبد فئام من أمتى الأوثان ) بكسر الفاء مهموزا ، الجماعات 😑

عد الكثيرة قاله أبوالسمادات ، وفيرواية أبي داود حتى تصدقيا الرمن أمتى الارثان والوثن يطلق على ما قصد بنوع من أنواع العبادة من القبور والمشاهد وغيرها لقول الحليل: ﴿ إِنَّمَا تَعْبِدُونَ مَنْ دُونَ اللَّهِ أُونَانًا ﴾ . مَعْ قُولُه : ﴿ قَالُوا نَعْبِد أصناما فنظل لها عًا كفين ﴾ وقوله ﴿ أَتَعْبِدُونَ مَا تَنْحَتُونَ ﴾ وقولَ النبي مِمَّالِكُمْ و اللهم لا تجعل قبرى وثناً يعبد لم فعلم بهذا أن الوثن يطلق على ما عبد من دوَّن الله من القبور والمشاهد والاصنام وغيرها ، وهذا هو الشاهد من الحديث الترجمة . وفيه التصربح بوقوع عبادة الاوثان في هذه الامة في جموع كثيرة والنابيه على مغنى عبادة الاوثان ، قاله المصنف رحمه الله تعالى . وفيه الرد على عباد القبور الذين ينكرون وقوع الشرك وعبادة الاوثمان فى هذه الامة لجملهم بحقيقة التوحيد وما ينافيه من الشرك والتنديد، وفي الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعا و لا تقوم الساعة حتى تضطرب أليات نساء دوس على ذى الخلصة ، قال : وذو الخلصة طاغية دوس التيكانوا يعبدونها في الجاهلية . وروى ان حبان عن معمر قال : إن عليه الآن بيتا مبنيا مناتا ، وفي صحيح مسلم عن عائشة رضي الله عنها مرفوعاً . لايذهب الليل والنهار حتى تعبد اللات والعزى ، قال ابن القم رحمه الله تعالى : المشاهد التي بنيت على القيور والتي اتخذت أوثانا تعبد من دُون الله والاحجار التي تقصد للنبرك والنذر لا يجوز إبقاء شيء منها على وجه الارض مع الفدرة على إزالتها ، وكثير منها بمنزلة اللات والعزى ومناة أو أعظم شركا عندمًا وبها ، فاتبع هؤلاء سَنْنُ من كان قبلهم ، وسلـكوا سبيلهم حذو القذة بالقذة ، وغلب الشرك على أكثر النفوس لظهور الجهل وخفاء العلم ، وصار المعروف منكراً والمنكر معروفًا ، والسنة بدعة والبدعة سنة ، وطمست الآعلام ، واشتدت غربة الإسلام، وقل العلماء ، وغلب السفهاء وتفاقم الآس ، واشتد البأس ، وظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدى الناس ، ولـكن لا تزال طائفة من العصابة المحمدية بالحق قائمين ، ولاهل الشرك والبدع مجاهدين إلى أن يرث الله الارض ومن عليها وهو خير الوارثين ، انتهى ملخصا . وقد استحكمت العتنة بعبادة الآوثان حتى إنه لا يعرف أحد في هذه القرون المتأخرة أنسكر ما وقع من ذلك ، حتى أقام الله الإمام المجدد شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله فأنكر \_

## وأنهُ سيكونُ في أمتى كذَّا ون ثلاثون كلهم يزعُمُ أنه نبيٌّ ،

= ذلك وتهى عنه ودعا الناس إلى أن يعبدوا الله وحده لا شريك له ، فرماه الموك وأتباعهم من علماء الصلال بقوس العداوة ، فأظهره الله بالحجة وأعز أنصاره ، وبلغت دعوته مشارق الارض ومغاربها ، وانتفع بدعوته السكثير من الناس ، فلله الحد على هذه النعمة العظيمة

قوله (وأنه سيكون في أمتى كـذابون ثلاثون كامِم يزعم أنه نبي) قال القرطى: وقد جاء عددهم معينا في حديث حذيفة ، قال : قال رسول الله عليه ه يكون في أمتى كـذا بون دجالون سبع وعشرون ، منهم أربع نسوة ، أخرجه أبو نعيم ، وقال : هذا حديث غريب تفرد به معاوية بن هشام ، وحديث ثو بان أصح ، قاله في فتح المجيد، قال الحافظ ابن حجر : قد ظهر مصداق ذلك في زمن الذي ﷺ فحرج مسيلة الكذاب باليمامة والاسود العذى باليمن ، ثم خرج في خَلَافَةُ أَبِّى بِكُرُ الصَّدِيقُ طَلَيْحَةً بِن خُويَلِد فَي بَي أَسَّد بِن خَزِيمَةً ، وسجاح التميمية فى بنى تمم ، وقتل الاسود قبل أن يموت النبي ﴿ إِلَيْهِ ، وقتل مسيلة الكذاب في خلافة أبي بكر الصديق رضى الله عنه ، ويقال إن سجاح تابت ، ثم خرج المختار ابن أبي عبيد الثقني وغلب على الكوفة في أول خلافة أبِّن الزبير وأظهر محبة أهل البيت ودعى الناس إلى طلب قتلة الحسين فقتل كثيراً بمن باشر ذلك وأعان عليه فأحبه الناس ثم ادعى النبوة وزعم أن جبريل عليه السلام يأتيه ، ومنهم الحارث الكذاب خرج في خلافة عبد الملك بن مروان فقتل ، وخرج في خلافة بني العباس جماعة وليس المراد بالحديث من ادعى النبوة مطلقا فإنهم لا يحصون كَثْرَة لَـكُونَ غَالِمِم تَنْشَأُ دَعُواهُ عَنْ جَنُونَ أُو سُودًا ، وَإِنَّمَا المرادُ مِن قَامَتُ له شوكة وقد أهلك ألله من وقع له منهم ذلك وبتي من يلحقه بأصحابه وآخرهم الدجال الأكبر . وفيه إخباره بظهور المتنبئين في هذه الامة فوقع كما أخبر ، والعجب العجاب خروج من يدعى النبوة مثل المختار مع تسكلمه بالشهادتين وتصريحه أنه من هذه الآمة وأن الرسول حق وأن القرآن حق ، وفيه أن محداً خاتم النبيين ، ومع هذا يصدق في هذا كله مع التضاد الواضح ، وقد خرج المختار فى آخر عصر الصحابة وتبعه فثام كـثيرة ، قاله المصنف رحمه الله .

وأَنَا عَاتُمُ النبيّين ، لا نبيّ بعدى ، ولا تزالُ طائفة من أمتى على الحقّ منصورةً ، لا يَضُرُهُم مَن خَصِيلًا

قوله (وأنا خاتم النبيين) قال الحسن: الخاتم الذي ختم به ، يعني آخر النبيين قال تعالى ( ما كان محمد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين ) وإنما ينزل عيسى بن مريم في آخر الزمان حاكما بشريعة محمد على مصليا إلى قبلته فهو كأحد أمنه بل هو أفضل هذه الآمة ، قال النبي يَلِيَّ ، والذي نفسى بيده لينزلن فيكم ابن مريم حكما مقسطا فليكسرن الصليب وليقتلن الخنزير وليضعن الجزية .

قوله ( ولا تزال طائفة من أمتى على الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم ) قال يزيد بن هارون وأحمد بن حنبل : إن لم يكونو ا أهل الحديث فلا أدرى من هم قال ابن المبارك وعلى ابن المديني وأحمد بن سنان والبخارى وغيرهم أنهم أهل الحديث وعن ابن المدينى رواية هم العرب واستدل برواية من روى هم أهل الغرب وفسر الغرب بالدلو العظيمة لأن العرب هم الذين يستقون بها . قال النووى يجوز أن تسكون الطائفة جماعة متمددة من أنواع المؤمنين مابين شجاع وبصير بالحرب وفقيه وعدث ومفسر وقائم بالأمر بالمعروف والنبى عن المنكر وزاهد وعابد ، ولا يلزم أن يكو نوا مجتمعين في يلد واحد ، بل يجوز اجتماعهم في قطر واحد وافتراقهم فى أقطار الارض ، ويجوز أن يجتمعوا فى البلد الواحد وأن يكونوا في بمض دون بعض منه ، ويجوز إخلاء الارض من بعضهم أولا فأول إلى أن لا يبتى إلا فرقة واجدة ببلد واحد فاذا انقرضوا جاء أمرُ الله ، انتهى ملخصا مع زيادة فيه ، قاله الحافظ ابن حجر . وفيه إخباره ببقاء الطائفة المنصورة والشارة بأن الحق لا يزول بالكلية كا زال فما مضى بل لا تزال عليه طائفة ، والآية العظمى أنهم مع قانهم لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم وأن ذلك الشرط إلى قيام الساعة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى . قال القرطى : وفيه دليل على أن الإجماع حجة لأن الأمـة إذا اجتمعت فقد دخل فيهم الطائفة المنصورة، واحتج به الإمام أحمد على أن الاجتهاد لا ينقطع ما دامت هذه الطائفة موجودة

#### حتى يأتى أمر الله تبارك و تعالى »(١)

(١) قَوْلِه (حتى يأتى أمر الله ) الظاهر أن المراد به ماروى من قبض من بتي من المؤمنين بالريح الطيبة ، ووقوع الآيات العظام ، مم لا يبتى إلا شرار الناس ، فعليهم تقوم الساعة . كما روى الحاكم : أن عبد الله بن عمرو قال : لا نقوم الساعة إلا على شرار الحلق هم شر أهل الجاهلية ، فقال عقبة بن عامر لعبد الله: أعلم ما تقول، وأما أنا فسمعت رسول الله برائج يقول و لا تزال عصابة من أمتى يقاتلون على أمر الله ظاهرين لا يضرهم من خالفهم حتى تأتيهم الساعة وهم على ذلك ، قال عبد الله : ويبعث الله ريحاً ريحها ريح المسك ومسها مس الحرير فلا تترك أحداً في قلبه مثقال ذرة من إيمان إلا قبضته ، ثم يبتي شرار الناس فعليهم تقوم الساعة . وعلى هذا فالمراد بقوله في حديث عقبة : وما أشبه حتى تأتيهم الساعة ساعتهم وهي وقت موتهم بهبوب الريح . ذكره الحافظ ابن حجر . وقد اختلف في محل هذه الطائمة فقال بعضهم : إنها تسكون في بيت المقدس ، كما رواه الطبراني من حديث أبي أمامة : قبل يًا رسول الله أين هم قال . ببيت المقدس ، وقال معاذ بن جبل : هم بالشام وفي كلام الطبرى ما يدل على أنه لا يجب أن تكون في الشام أو في بيت المقدس دائمًا بل قد تكون في موضع آخر في بعض الازمنة قال في الشرح وهذا هو الحق فإنه ليس في الشام منذ أزمان أحد بهذه الصفة بل ليس فيه إلاّ عباد القبور وأهل الفسق وأنواع الفواحش والمنكرات، ويمتنع أن يكر نوا هم الطائنة المنصورة وأيضا فهم منذ أزمان لايقاتلون أحدا من أهل السكفر وإنما بأسهم وقنالهم بينهم انتهى . قلت : ويشهد له الواقع وحال أهل الشام وأهل بيت المقدس فانهم من أزمنة طويلة لا يعرف فيهم من قام بهذا الأمر بعد شيخ الإسلام ابن تيمية وأصحابه فإنهم كانوا في زمانهم على الحق يدعون اليه ويناظرونَ عليه ويجاهدون فيه ، وقد يجى من أمثالهم بعد بالشام من يقوم مقامهم بالدعوة إلى الحق والتمسك بالسنة واقه على كل شيء قدير ، قاله فى فتح

وقوله (تبارك وتعالى) جاء بناء تبارك على بناء تعالى الذى هو دال على كمال العلو ونهايته ، فمكذلك تبارك دال على كمال بركنه وعظمتها وسعتها ، وهذا معنى قول من قال من السلف: تبارك تعاظم، وقال ابن عباس رضى لقه عنهما: جاء ...

#### ۲۶ – باب ما جاء فی السحر<sup>(۱)</sup>

= بكل بركة ، قاله ابن القيم رحمه الله تعالى. وهذا الحديث رواه ، أيضا أبو داود فى سفنه و ابن ماجه بالزيادة التى ذكرها المصنف رحمه الله . وكل جملة من هذا الحديث علم من أعلام النبوة ، فان كل ما أخبر به النبي بمالية فى هذا الحديث وقع كما أخبر ، قاله فى فتح الجيد

(١) قوله ( باب ما جاء في السحر ) أي من الوعيد الشديد وأنه كفر . السحر ُ لغة عبارة عما خفي ولطف سببه، ولهذا جاء في الحديث و إن من البيان لسحراً ، وسمى السحر سحراً لانه يقع خفيا آخر الليل. وقال أبو محمد المقدسي في الكاني: السحر عزائم ورقى وعقد يؤثر في القلوب والابدان فيمرض ويقتل ويفرق بين المرء وزوجه . قال ابن العربي منه ما يفرق بين المرء وزوجه ، ومنه ما يجمع بين المرء وزوجه ، ويسمى النولة وكلاهما كفر . وحقيقته يعني السحر أنه كلام مؤلف يعظم به غير الله تعالى وتنسب اليه فيه المقادير والكائنات انتهى . ولذا جاء في الحديث ، ومن سحر فقد أشرك ، ولما كان السحر لايتأتي بدون الشرك سواء كان الشرك أكبر أو أصفر فالأكبر ينافى التوحيد والاصغر ينافى كماله ذكره المصنف رحمه الله تعالى تحذيراً منه . وقد زعم قوم من المعتزلة وغيرهم أن السحر تخييل لاحقيقة له وهذا ليس بصحيح فإن التخييل إنما هو في نظر المسحور فهو نائي عن السحر لا نفس السحر ، وَلُولا أن السحر حقيقة لم يأمر الله بالاستعادة منه فى قوله ﴿ وَمِن شَرَ النَّمَاثَاتَ فَى العَقْدَ ﴾ يعنى السواحر اللاتى يعقدن السحر. وينفثن في عقدهن ، وعن عائشة رضى الله عنها أن النبي علي علي سحر حتى إنه ليخيل اليه أنه يفعل الشيء وما يفعله وأنه قال لها ذات يوم , أتاني ملكان فجاس أحدهما عند رأسي والآخر عند رجلي فقال : ما وجع الرجل ؟ قال : مطبوب. قال : ومن طبه؟ قال : لبيد بن الاعصم في مشط ومشاقة وفي جف طلعة ذكر في بشر ذروان ، رواه البخارى فالتخييل الذي كان يراه ﷺ ناشي عن السحر الذي في المشط والمشاقة ، وليس هو نفس السحر ولذا لما استخرجه وأتلف ذهب عنه ما يجده من التخميل

وقول الله تعالى ﴿ ولقدْ عَلِمُوا كُنِ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فَى الآخِرَةِ مَن خَلَاق ('') ﴾ وقوله ﴿ يُونْمِنُونَ بِالْجِبْتِ والطَّاغُوت ('') قال عمر الْجِبْت: السَّحر، والطاغوت: الشيطان. وقال جابر: الطَّواغيت ('') كَمَّان كَان يَنزلُ عليهمُ الشيطانُ ('')، في كل حي واحد ''

<sup>(</sup>۱) قوله (وقول الله تعالى ﴿ ولقد علموا لمن اشتراه ، ماله فى الآخرة من خلاق ﴾ ) أى ولقد علم اليهود الذين استبدلوا السحر عن متابعة الرسل والإيمان بالله ماله فى الآخرة من خلاق ، قال ابن عباس : من نصيب . وقال قتادة : وقد علم أهل الدكتاب فيا عهد اليهم أن الساحر لا خلاق له فى الآخرة . وقال الحسن : ليس له دين ، فدلت الآية على تحريم السحر وهو كذاك محرم فى جميع الشرائع لم يبح فى ملة من الملل كما قال تعالى ﴿ ولا يفلح الساحر حيث أنى ﴾ قاله فى الشرح . وفيه معرفة تفسير آية البقرة قاله المصنف رحمه الله . واختلفوا هل يكفر الساحر وهيم الله تعالى ، قال أصحابه إلا أن يكون سحره بأدوية وتدخين وستى شى يضر رحمهم الله تعالى ، قال أصحابه إلا أن يكون سحره بأدوية وتدخين وستى شى يضر ملا يوجب السكفر ، وقال الشافمي إذا تعلم السحر قلنا له صف لنا سحرك فإن وصف ما يوجب السكفر مثل ما اعتقد أهل بابل من النقرب المكوا كب السبعة وأنها تفعل ما يلتمس منها فهو كافر ، وإن كان لا يوجب المكفر فان اعتقد إباحته كفر انتهى

<sup>(</sup>۲) و بخوله ( تعالى ﴿ يؤمنون بالجبت والطاغوت ﴾ قال عمر : الجبت السحر والطاغوت الشيطان ، رواه ابن أبى حاتم وفيه أن السحر من الجبت ، قاله المصنف وقال جابر بن عبد الله بن عمرو بن حرام الانصارى ثم السلى بفتحتين صحابى ابن صحابى وضى الله عنهما

<sup>(</sup>٣) قوله ( الطواغيت : كمان ) أراد أن الـكمان من الطواغيت فهو من إفراد المعنى

<sup>(</sup>٤) قبوله (كان ينزل عليهم الشيطان) أراد الجنس لا الشيطان الذي هو إبليس خاصة ، بل تنزل عليهم الشياطين و يخاطبو نهم و يخبرونهم بما يسترةون من السمع (ف =

عن أبى هريرة رضى الله عنه ، أنَّ رسولَ الله عَلَيْنَةِ قال : « اَجْنَدِبُوا السَّبْعَ اللَّهِ بِقَاتِ ، قالوا : يارسول اللهِ ، وما هُنَّ ؟ قال :

= كل حى واحد ) قال وهب بن منبه : سألت جابر بن عبدالله عن الطو اغيت التى كانوايتحا كمون إليها فقال : إن فى جهينة واحداً وفى أسلم واحداً وفى هلال واحداً وفى كل حى واحد ، وهم كهان كانت تنزل عليهم الشياطين . رواه ابن أبي حاتم ، والحى واحد الاحياء ، وهى القبائل أى فى كل قبيلة كاهن يتحا كمون إليه ويستلونه عن الغيب ، وكمذلك كان الامر قبل مبعث النبي الله فأبطل الله ذلك بالإسلام ، وحرست السهاء بكثرة الشهب . وفيه معرفة تفسير آية النساء وتفسير الجبت والطاغوت والفرق بينهما ، وأن الطاغوت قد يكون من الجن وقد يكون من الإلى . قاله المصنف رحمه الله تعالى . ومطابقة أثر جابر المترجمة من جهة أن الساحر طاغوت من الطو اغيت إذ كان هذا الاسم يطلق على الكاهن والساحر أولى لانه أشر وأخبث ، قاله فى الشرح

قوله (وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله على الجندوا السبع الموبقات، قالوا يا رسول الله: وما هن؟ قال: الشرك بالله والسحر وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق وأكل الربا وأكل مال اليتم والتولى يوم الزحف وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات،

فقوله (اجننبوا) أبلغ فى النهى من قوله: اتركوا لأنه يتضمن الترك والتباعد عنها

وقوله (السبع) لاينفى ما زاد لأنه مفهوم عدد ، ومفهوم العدد إذ خالفه منطوق قدم عليه وقد أخرج الطبرانى واسمعيل الفاضى عن ابن عباس أنه قبل له: السكبائر سبع ، قال : هن أكثر من سبع وسبع ، وفى رواية هى إلى السبعين أقرب وفى رواية إلى السبعائة

وقوله ( الموبقات ) أى المهلكات ، وسميت موبقات لانها تهلك فاعلما فى الدنيا بما يترتب عليها من العقويات ، وفى الآخرة من العذاب

« الشَّرْكُ بالله ، والسَّحْرُ ، وقتلُ النفس التي حرَّمَ اللهُ إلا بالحقّ ، وأكلُ مال اليتيم ، والتولّ يومَ الزَّخف ،

قوله (الشرك بالله) بداية من البداءة بالآهم، وهو أن يجعل الله نداً يدعوه أو يرجوه أو يخاف كما يخاف الله عز وجل ، وفى الصحيحين عن ابن مسعود رخى الله عنه قال: قلت يا رسول الله: أى الذنب أعظم عند الله ؟ قال: وأن تجعل لله نداً وهو خلقك، الحديث، قال ابن اللهم رحمه الله تعالى فى الكافية الشافعية:

والشرك فاحذره فشرك ظاهر ذا القسم ليس بقابل الغفران وهو اتخاذ الند الرحمن أيا كان من حجر ومن إنسان يدعوه أو يرجوه هم يخافه ويحبه كمحبة الديان قوله (والسحر) وهذا هو الشاهد من الحديث الترجة

قوله (وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق) بأن تفعل ما يوجب قتلها. قال في الشرح: كقتل المشرك المحارب، قلت: وهذه سبقة قلم من الشارح رحمه الله فان قتل المشرك ليس من قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق لانه مباح الدم والمال وليست محاربته أيضا شرطا في قتله وإنما المراد قتل المسلم المعصوم الدم لقوله عليه لا يحل دم امرى مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله إلا بإحدى عليه الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجاعة

قوله (وأكل الربا) أى تناوله بأى وجه كما قال تعالى ﴿ الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذى يتخبطه الشيطان من المس ﴾ الآيات . قال ابن دقيق العيد : وهوموجب لسوء الحاتمة

قوله (وأكل مال اليتيم) عبر بالاكل لانه أعم وجوه الانتفاع ، قال تعالى ( إن الذين يأكلون أموال اليتاى ظلما إنما يأكلون فى بطونهم نارأ وسيصلون سعيراً )

قوله (والتولى يوم الزحف) أى الإدبار عن الكفار وقت النحام الفتال، وإنما يكون كبيرة إذا فر إلى غير فئة أو غير متحرف لفتال، كما قيد به فى قوله =

#### و قَذْفُ الحصناتِ الغافلاتِ المؤمنات »

وعن جُنْدَبٍ مرفوعاً «حَدُّ الساحِرِ ضَرْبة أَ بالسيف ) ، دواه الترمذي وقال : الصحيح أنه موقوف (١)

( ومن يولهم يومئذ دبره إلا ،تحرفاً لقنال أو متحيزاً إلى فئة فقد باه بفضب
 من الله كم الآية

قوله (وقذف المحصنات) بفتح الصاد المحفوظات من الزنا و بكسرها الحافظات فروجهين منه والمراد المفيفات بأن يرمين بزنا أو لواط ، والمفافلات عما رمين بذ ، فهو كمناية عن البريئات ، لأن الغافل برى عما بهت به والمؤمنات أى بالله تعالى احترازا عن قذف الكافرات . قال الله تعالى ﴿ إِن الذين يرمون المحصنات المفافلات المؤمنات لعنوا فى الدنيا والآخرة ولهم عذاب عظيم ﴾ . وهذا الحديث ذكره المصنف غير معزوت ، وقد رواه البخارى ومسلم . وفيه معرفة السبع الموبقات المخصوصات بالنهى ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله (وعن جندب مرفوعا وحد الساحر ضربه بالسيف ، رواه الترمذى . وقال الصحيح أنه موقوف) هذا الحديث رواه الطبرائي في ترجمة جندب ابن عبد الله البجلي ، قال الحافظ ابن حجر : والصواب أنه غيره وقد رواه ابن قانع والحسن بن سفيان من وجهين عن الحسن عن جندب الخير أنه جاء إلى ساحر فضربه بالسيف حتى مات ، وقال : سمت رسول الله بالسيف حتى مات ، وقال : سمت رسول الله بالسيف عندب بن كعب

وقوله (ضربه) روى بالهاء وبالتاء وكلاهما صحيح ، وبهذا الحديث أخذ مالك وأحمد وأبو حنيفة فقالوا: يقتل الساحر، وروى ذلك عن عمر وعثمان وابن عمر وحفصة وجندب بن كعب وقيس بن سعد وعمر ابن عبد العزيز ولم ير الشافعي القتل عليه بمجرد السحر إلا إن عمل في سحره ما يبلغ السكفر، وبه قال ابن المنذر وهو رواية عن أحمد والأول أولى المحديث ولاثر عمر، وعمل به الناس في خلافته من غير نسكير

<sup>(</sup>۱) قوله (ونى صحيح البخارى عن بجالة ) بفتح الموحدة بعدها جيم (ابن عبدة) بفتحتين التميمى العنبرى بصرى ثقة (قال : كتب عمر بن الخطاب : أن اقتلوا كل ساحر وساحرة ، قال فقتلنا ثلاث سواحر ) وهذا الآثر رواه البخارى كا قال المصنف لكن لم يذكر قتل السواحر فلعل المصنف أراد أصله لا المظه قاله في الشرح . وفيه أن الساحر يكفر ووجود هذا في المسلمين على عهد عمر فكيف بعده ، قاله المصنف رحمه الله تعالى . وظاهر هذا أنه يقتل من غير استتابة ، قال المصنف : يقتل ولا يستتاب ، وهو المشهور عن أحمد وبه قال مالك لآن علم السحر لا يزول بالتوبة ، وعن أحمد يستتاب فإن تاب قبلت توبته ، وبه قال الشافعي لآن ذبه لا يزيد عن الشرك والمشرك يستتاب وتقبل توبته ، ولذا صح إيمان سحرة فرعون وتوبتهم

<sup>(</sup>٢) قوله (وصح عن حفصة أنها أمرت بقتل جارية لها سحرتها فقتلت) هذا الآثر رواه مالك فى الموطأ . وحفصة هى أم المؤمنين بنت عمر بن الحطاب تزوجها النبي مِمَالِيَّةٍ بعد خنيس بن حذافة وماتت سنة خمس وأربعين رضى الله عنها

<sup>(</sup>٣) قوله (وكذا صح عن جندب) وأثر جندب هذا رواه البخارى فى تاريخه عن أبى عثمان النهدى قال كان عند الوليد رجل يلعب فذبح إنسانا وأبان رأسه فعجبنا فأعاد رأسه فجاء جندب الازدى فقتله ، ورواه البيهتي فى الدلائل مطولا، وفيه فأمر به الوليد فسجن فذكر القصة بتمامها، ولها طرق كشيرة

<sup>(</sup>٤) قوله (قال أحمد عن ثلاثة من أصحاب النبي لللله ) أى صح قتل الساحر عن ثلاثة يعنى عمر وحفصة وجندب رضى الله عنهم

#### ۲۵ – باب

#### 

قال أحمد: حدثنا محمد بن جعفر (٬٬ محدثنا عَوف ، عن حَيّان ابن العَلاء ، حدثنا قَطْنُ بن قَبِيصة ، عن أبيه ، أنه سمع رسول الله عَيْطِيْنِهِ قال ﴿ إِنَّ العِيافةَ والطَّرْقَ والطَّيْرَةَ من الْجِبْت (٬٬٬ عال عوف

<sup>(</sup>۱) قوله ( باب بيان شيء من أنواع السحر ) لما ذكر المصنف السحر وما جاء فيه وأنه كمفر وأنه يجب قتل الساحر ، ناسب أن يذكر شيئا من أنواعه لمكثرة وقوعها وخفائها ، حتى اعتقد كمثير من الناس أن من صدرت منه هذه الامور من الاولياء وعدوها من كرامات الاولياء ، وليس كل من جرى على يده شيء من خوارق العادة يمكون ولياً لله ، لان العادة تنخرق بفعل الساحر والمشعوذ وخبر المنجم والكاهن بشيء من الغيب بما يخره به الشياطين المسترقون السمع ، فأولياء الله هم المتبعون للرسول بالتي باطناً وظاهراً ومن كان بخلاف ذلك فليس بمؤمن فضلا عن أن يكون ولياً لله تعالى فلوأن الرجل طار في الهواء أو مشى على الماء لم يغتر به حتى ينظر متابعته لرسول الله يرقيق وموافقته لامره ونهيه ،

<sup>(</sup>۲) قوله (قال الإمام أحمد: حدثنا محمد بن جعفر) هو المشهور بغندر الهندلى البصرى ثقة مشهور مات سنة ست ومائتين أو سبع وأربعين ومائتين وله ست وثما نون سنة عن عوف ، هو ابن أبي جميسلة بفتح الجيم ، العبدى البصرى المعروف بعوف الآعرابي ثقة مات سنة ست ومائتين (عن حيان) بالمثناة التحتية (ابن العلام) ويقال حيان بن مخارق أبو العسلام البصرى مقبول حدثنا قطن بفتحتين أبو سهل البصرى صدوق ابن قبيصة عن أبيه قبيصة بفتح أوله وكسر الموحدة ابن المخارق بضم الميم وتخفيف المعجمة أبو عبد الله الهسلالي محانى نول المصرة

<sup>(</sup>٣) قَوْلِهِ ( إنه سمع النبي بِطَلِيَّةٍ قال : , إن العيافة والطرق والطيرة من الجبت ، ) قال عرف : العيافة : زجر الطير ، وفي النهاية : زجرالطير والتفاؤل =

العِيافةُ: زجرُ الطير، والطَّرق: الحُنُّطُ يُخَلُّطُ بالأرض، والجُبْتُ (') قال الحسن: رَنَّةُ الشيطان. إسناده جيد. ولا بى داود والنسائى وابن حِبَّان في صحيحه المسنَّدُ منه (۲)

وعن ابن عباس رضي الله عنهما (٣) قال : قال رسول الله والله

<sup>=</sup> بأسماتها وأصواتها وبمرها. وهو من عادات العرب وهو كثير في أشعارهم. يقال عاف يعيف عيفاً إذا زجر وحدس وظن. وبنو أسد يذكرون بالعيافة ويوصفون بها ( والطرق) قال عوف ( الخط يخط بالارض) وفي النهاية الطرق النمرب بالحصى الذي يفعله النساء وقيل هو الخط في الرمل.

<sup>(</sup>١) قوله ( والجبت قال الحسن رنة الشيطان. إسناده جيد )

<sup>(</sup>۲) قوله (ولاب داود والنسائى وابن حبان فى صحيحه المسند منه ) أى من الحديث دون تفسير عوف ، وقد رواه أبو داود فى التفسير دون كلام الحسن وذكر إبراهيم بن مفلح أن فى تفسير بتى بن غلد أن إبليس رن الربع و نات و نة حين لمن ، ورنة حين أهبط ، ورنة حين ولد رسول الله بالله مورنة حين أنزلت فاتحة الكتاب . وقال سعيد بن جبير: لما لمن إبليس تغيرت صورته عن صور الملائدة ، ورن رنة في كل رنة فى الدنيا منها إلى يوم القيامة ، رواه ابن أبى حاتم ، وعن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال : لما فتح رسول الله بالله مك رن إبليس رنة اجتمعت اليه جنوده رواه الحافظ الضياء فى المختارة . والرنين ون إبليس رنة اجتمعت اليه جنوده رواه الحافظ الضياء فى المختارة . والرنين الصوت وقد رن يرن ونينا ، وبهذا يظهر معنى قول الحسن رحمه الله تعالى . وفيه أن الميافة والطرق والطيرة من الجبت ، ومعرفة تفسير العيافة والطرق والطيرة قاله المصنف

<sup>(</sup>٣) قوله (وعن ابن عباس رضى الله عنها قال : قال رسول الله على و من التجوم ) أى طائفة من علم النجوم ، قال فى النهاية : قبست العلم واقتبسته إذا علمته

« مَن أَقْنَبَس شُعْبَةً من النُّجُوم فقد اقتبسَ شُعْبَةً مِنَ السِّحر ('' ، زاد ما زاد (۲) ، رواه أبو داود وإسناده صحيح .

- (٢) قوله (زاد ما زاد)رواه أبو دارد وإسناده صحيح أى كلما زاد من تعلم علم الشجوم زاد فى الإثم الحاصل بزيادة الاقتباس من شعبه، فان ما يعتقده فى النجوم من التأثير باطل كما أن تأثير السحر باطل، قاله فى فتح المجيد. وفيه أن علم النجوم من أنواع السحر، قاله المصنف رحمه الله تعالى
- (٣) قوله (والنسائى) وهو الإمام الحافظ أحمد بن شعيب أبو عبد الرحن صاحب السنن وغيرها كان اليه المنتهى فى العلم بعلل الحديث مات سنة ثلاث ومملائمائة وله ثمان و ثمانون سنة رحمه الله تعالى ( من حديث أبى هريرة رضى الله عنه و من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد سحر ، ) . اعلم أن السحرة إذا أرادوا عمل السحر عقدوا الحيوط و نفثوا فى كل عقدة حتى ينعقد ما يريدون من السحر ، قال الله تعالى ( ومن شر النفائات فى العقد ) يعنى السواحر اللاتى يفعلن ذلك ، والنفث هو النفخ مع الريق وهو دون الثفل ، والنفث فعل الساحر فاذا تسكيفت نفسه بالحبث والشر الذى يريده بالمسحور ويستعين عليه بالارواح الحبيثة نفت فى تلك العقدة نفخا مع ريق عازج فيخرج من نفسه الحبيث نفس عازج المشر والاذى مقارن للريق المهازج لذلك وقد يتساعد هو والروح الشيطانية على أذى والاذى مقارن للريق المهازج لذلك وقد يتساعد هو والروح الشيطانية على أذى المسحور فيصيبه بإذن الله السكوني القدرى الا الشرعى ، قاله ابن القيم رحمه الله تعالى ، وفيه أن العقد مع النفت من أنواع السحر ، قاله المصنف رحمه الله تعالى نفيل ، وفيه أن العقد مع النفت من أنواع السحر ، قاله المصنف رحمه الله تعالى السحر بدون الشرك كا حكاه الحافظ ابن حجر عن بعضهم

<sup>(</sup>١) قوله ( فقد اقتبس شعبة من السحر ، ) المحرم تعله ، قال شيخ الإسلام فقد صرح رسول الله على أن علم النجوم من السحر ، وقال تعالى ( ولا يفلح الساحر حيث أتى )

#### ومن تعانى شيئاً وكل إليه (١) »

وعن ابن مسعود أنَّ رسولَ الله عَيْظِيَّةِ قال « أَلَا هَل أُنبِّنُكُمُ مَا العَضْهُ ؟ هى النميمة ، القالَةُ بين الناس » . رواه مسلم (۲)

(۱) قوله (ومن تعلق شيئاً وكل إليه) أى من تعلق قلبه شيئاً بحيث يعتمد عليه وكله الله إلى ذلك الشيء، فن تعلق على ربه وإلاهه وسيده ومولاه كفاه ووقاه وحفظه وتولاه، فنعم المولى وقعم النصير، ومن تعلق على السحرة وشياطين وغيرهم من المخلوقين وكله الله إلى من تعلقه فهلك

(٢) قُولِه ( وعن ابن مسعود رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : ﴿ أَلَا أنبشكم ما العضة : هي النميمة القالة بين الناس . . رواه مسلم ) والعضة بفتح المهملة وسكون المعجمة ، قال أبو السعادات : هكذا يروى في كتب الحمديث والذي في كتب الغريب و ألا أنبئكم ما العضة ، بكسر العين وفتح الضاد ، ومنه الحديث . لعن الله العاضهة والمستعضهة ، قيل هي الساحرة والمستسجرة ، وسمى السحر عضها لانه كـذب وتخييل لا حقيقة له ، قال الزمخشرى أصلها العضبة ، فعلة من العضة وهو البهت فحذفت لامه كما حذفت من السنة والثنفه ويجمع على عضين تم فسره بقوله هي النميمة القالة بين الناس فأطلق عليها المصنة لانهما لا تنفك عن الكذب و البهتان غالباً ، ذكره القرطي ، وذكر ابن عبد البر عن يحيي بن أبي كثير قال : يفسد النمـــام والكذاب في ساعة ما لا يفسدالساحر في سنة . وقال أبو الخطاب في عيون المسائل : ومن السحر السعى بالنميمة والإفساد بين الناس. قال في الفروع ووجهه أن يقصد الآذي بكلامه وعمله على وجه الممكر والحيلة أشبه السحر ، وهذا يعرف بالعرف والعادة أنه يؤثر وينتج ما يعمله الساحر أو أكثر فيعطى حكمة تسرية بين المتماثلين أو المتقاربين . لـكن يقال : إن الساحر إنما يكفر لوصف السحروهو أمر خاص ودليله خاص وهذا ليس بساحر وعدم قبول التو بة ، انتهى ملخصاً . وبه يظهر مطابقة الحديث للترجمة قاله في 🚐 م - ١٢ \* الحر النضيد

## ولها عن ابن عمر َ رضى الله عنهما أنَّ رسولَ الله عَيَّالِيَّهُ قال: « إنَّ مِنَ البِيَانِ لَسِخْرَ آ ، (۱)

= الشرح ، وقال أبو محمد بن حزم : انفقر ا على تحريم الغيبة والنميمة فى غير النصيحة الواجبة ، وفيه دليل على أنها من السكبائر ، وفيه دليل على أنها من السحر . قاله المصنف رحمه الله تعالى

وقوله (القالة بين الناس) قال ابن الآثير: أى كثرة القول، وإيقاع الخصومات بين الناس بما يحكى لبعضهم عن بعض، ومنه الحديث و فشت القالة بين الناس.

(١) قوله (ولهما) ـ أى البخارى ومسلم ـ عن ابن عمر رضى الله عنهما (أن رسول الله عليه قال د إن من البيان السحرآ ، ) البيان : البهلاغة والفصاحة . قال صعصعة بن صوحان : صدق أي الله ، فإن الرجل يكون عليه الحق ، وهو ألحن بالحجج من صاحب الحق ، فيسحر القوم ببيانه فيذهب بالحق . وسبب قول النبي عِلِيِّ هذا ما رواه أبو بكر الرازى عن محمد بن الزبير قال : قدم على النبي وَاللَّهِ الزَّبرَقَانَ بن بدر وعرو بن الآهتم وقيس بن عاصم فقال لعمرو . أخبرنى عن الزبرقان ؟ ، قال فقال : مطاع في ناديه شديد العارضة ما نع لما وراء ظهره ، فقال الربرقان هو والله يعلم أنى أفضل منه ، فقال عمرو : إنه ذمر المروءة ضيق العطن حمق الآب لبُم الحال ، يارسول الله صدقت فيهما ، أرضاني ، فقلت أحسن ما علمت ، وأسخطني فقلت أسوأ ما علمت ، فقال عليمه السلام . إن من البيان لسحراً ، انتهى . قال ابن عبد البر تأوله طائفة على الذم لان السحر مذموم ، وذكر أهل العملم وجماعة أهل الادب أنه على المدح لأن الله تعالى مدح البيان والأول أصح والمراد بالبيان الذي فيسه تمويه على السامع وتلبيس وهمذا من التشبيه البليغ لمكون ذلك يعمل عمل السحر فيجعل الحق في قالب الباطل ، والياطل في قالب الحق وفي الحديث . إنَّ أَلَّهُ يَبغُضُ البُّلِيغُ مِن الرَّجَالُ الذي يتخلل بلسانه كما تخلل البقرة بلسانها ، ، رواه أحد وأبوداود. قال في النهاية :هو الذي يتشدق في السكلام ويفحم به لسانه ويلفه كما تلف البقرة السكلا " بلسانها 😑

#### ٢٦ - باب

## ما جاء في الـكيّان ونحوهم(١)

روى مسلم فى صحيحه عن بعض أزواج النبي عَلَيْكُمْ (٢) عن النبي عَلَيْكُمْ وَأَنْ عَن النبي عَلَيْكُمْ قَالَ مَن أَنْ عَرَّافاً (٢) فسأله عن شى فصدّقه ، لم تُقْبَل له صلاة أربعين يوماً (١) ه

\_\_ لفاً ، انتهى . وأما البيان الذى يوضح الحق ويقرره ويبطل الباطلويبينه فهذا هو الممدوح . وفيه أن بعض الفصاحة من السحر .

(١) قوله (باب ما جاء في الكهان ونحوهم) قال في النهاية : الكاهن الذي يتماطى الخبر عن الكائنات في مستقبل الزمان ويدعى معرفة الاسرار فنهم من كان يزعم أن له تابعا من الجن ورئيا يلتي إليه الاخبار ، ومنهم من كان يزعم أنه يعرف الامور بمقدمات أسباب يستدل بها على مواقعها من كلام من يسأله أو فعله أو حاله وهذا يخصونه بالعراف كالذي يدعى معرفة الشيء المسروق ومكان المضالة ونحوها ، والكهان الذين يأخذون عن مسترق السمع موجودون اليوم لكنهم قليل بالنسبة لما كانوا عليه في الجاهلية لأن الله حرس الساء بالشهب ، قاله في الشرح . وأكثر ما يقع في هذه الامة ما يخبر به الجن أولياءهم من الإلس عن الاشياء الفائبة بما يقع في هذه الامة ما يخبر به الجاهل كشفا وكرامة وقد أفتى بذلك كثير من الناس يظنون الخبر لهم بذلك عن الجن ولياً قة وهو من أولياء الشيطان قاله في فتح الجميد

- (۲) قوله (روى مسلم فى صحيحه عن بعض أزواج النبي بالله ) وهى حفصة بنت عمر بن الخطاب رضى الله عنهما ذكره أبو مسعود الثة في لانه ذكر هذا الحديث في الاطراف في مسندها
- (٣) قوله (عن النبي ﷺ أنه قال , من أتى عرافا ، ) وسيأتى بيان العراف (٤) قوله ( فسأله عن شيء فصدقه لم تقبل له صلاة أربعين يوما ) قال في =

# وعن أبى هريرة عن النبى ﷺ قال « مَنْ أَنَى ٰ كاهنا فصدَّقه بما يقولُ فقد كفر بما أُنْزِلَ على محد » ﷺ رواه أبو داود (۱)

جدالشرح ليس في رواية مسلم و فصدقه ، وظاهر الحديث الناوعيد مرتب على بحيثه وسؤاله سواء صدقه أو شك في خبره فإن في بعض روايات الصحيح و من أتي عرافا فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة ، قال النووى وغيره معناه : لا ثواب له فيها وإن كانت بجزئة بسقوط الفرض عنه ، ولا بد من هذا التأويل في هذا الحديث ، فإن العلماء متفقون على أنه لا يلزم من أتى العراف إعادة صلاة أربعين ليلة . انتهى ملخصا ، قلت وفي هذا التأويل الذي ذكره نظر ، لحديث عائشة عن الذي مياتي أنه قال ولا يقبل الله صلاة حائض إلا بخار ، رواه أبو داود . والأصل في نني القبول نني الصحة إلا بدليسل ، وإذا لم تكن محيحة لم تكن بجزئة . وفي الحديث النهى عن إتيان المكهان و نحوهم . قال القرطبي : يجب تكن بجزئة . وفي الحديث النهى عن إتيان المكهان و نحوهم . قال القرطبي : يجب على من قدر على ذلك من عقسب وغيره أن يقيم من يتماطي شيئا من ذلك من الاسواق وينكر عليهم أشد النكير ، وعلى من يجيء إليهم ولا يغتر بصدقهم في بعض الامور ولا بكثرة من يجيء إليهم عن ينتسب إلى العلم فإنهم غير راسخين في العلم بل من الجهاله بما في إتيانهم من المحذور

وللاربعة والحاكم وقال : صحيح على شوطهما عن [ أبي هربرة ] « مَن ُ أَنَّى أَوَرَافاً أو كاهناً فصدَّقَهُ بما يقولُ فقد كفرَ بمــا أَنزِلَ على محمد » ﷺ (۱)

ولابي يَعلىٰ (٢) بسند جيد عن ابن مسعود مثله موقوفاً (٣)

(۱) قوله (وللاربعة والحاكم ، وقال صحيح على شرطهما عن من أتى عرافا أو كاهنا فصدقه بمسا يقول فقد كفر بما أنزل على محمد) والتي هكذا بيعن المصنف لاسم الراوى ، وقد رواه الإمام أحد والبيهتى والحاكم عن أبى هريرة برضى الله عنه مرفوعا ، فعزو المصنف إلى الاربعة ليس كذلك فإن لم يروه أحد منهم وأظنه تبع فى ذلك الحافظ ابن حجر فإنه عزاه فى الفتح إلى أصحاب السنن والحاكم فوهم ، ولعله أراد الذى قبله قاله فى الشرح

وقوله (من أتى كاهنا) لا تمارض بين همذا وبين حديث , من أتى عرافا فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة ، همذا على قول من يقول هو كفر دون كفر ، أما على قول من يقول بظاهر الحديث فيسأل عن وجه الجمع بين الحديثين ، وظاهر الحديث أنه يكفر متى اعتقد صدقه بأى وجه كان ، قاله فى فتح المجيد ، قال فى الشرح الذى فيه الوهيد بمدم قبول الصلاة أربعين ليلة ليس فيه ذكر تصديقه والاحاديث التى فيها إطلاق المكفر مقيدة بتصديقه

وقوله (فقد كفر بما أنزل على محمد بالتي . قال القرطي . المراد بالمنزّل على محمد السكتاب والسنة . انتهى ، وفيه أنه لا يحتمع تصديق السكاهن مع الإيمان بالقرآن والتصريح بأنه كفر قاله المصنف رحمه أنه ، وهل السكفر في هذا الموضع كفر دون كفر ؟ أو يجب التوقف ولا يقال ينقل عن الملة أو لا ينقل عن الملة ، وهذا أشهر الروايتين عن أحد رحمه الله تعالى

- (٢) قوله (ولابى يعلى) وهو أحمد بن على بن المثنى الموصلى الإمام صاحب التصانيف كالمسند وغيره ، روى عن يحيى بن معين وأبى خيشمة وأبى بكر بن أبى شيمة وخلق ، وكان من الائمة الحفاظ مات سنة سبع وثلاثمائة
- (٣) قَوْلِه ( بسند جيد عن ابن مسعود مثله موقوفا ) ورواه أيضا البزار 🕳

وعن عِمران بن حُصَين مرفوعاً (') « ليسَ منّا مَن تَطيّرُ أو تُعليّرُ أو تُعليّرُ له ، أَو سَحَرَ أَو سُحِرَله ، ومَن أَتَى كَامِناً فَصَدَّقَه بما يقول كفر بما أُنْزِل على محمد » وَاللّهُ (')رواه البرّار بإسناد جيد ('') ، ورواه العَّابِرَ انيُّ في الاوسط بإسناد حسن مر.

= وإسناده على شرط مسلم ولفظه و منأتى كاهنا أو ساحراً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد والمصدق للله على كفر الكاهن والساحر والمصدق لها فى ذلك ، لانهما يدعيان لهما علم الغيب وذلك كفر ، والمصدق لها يعتقد ذلك ويرضى به وذلك كفر أيضا ، قاله فى الشرح

(١) قوله (وعن عمران بن حصين مرفوعا) إلى النبي بيائية وليس منا من تطير أو تطير له ، أو تكبن أو تكبن أو تكبن له ، أو سحر له ،) فيه دليل على ننى الإيمان الواجب، وهذا لا ينانى ما تقدم من أن الطيرة شرك والكمانة كفر قاله فى قرة المعيون . وفيه وعيد شديد على أن هذه الأمور من الكبائر ، وتقدم أن الدكمانة والسحر كفر .

قوله (من تعلیر) أى فعل الطیرة ـ (أو تعلید له) ـ أى عملت له الطیرة ـ (أو تعلید له) ـ أى عملت له اللهانة ـ أو تكهن له) ـ أى عملت له اللكهانة ـ أو سحر) ـ أى عمل السحر ـ فكل من فعل هذه سحر) ـ أى عمل السحر ـ فكل من فعل هذه الأمور أو عملت له ، فقد برى منه رسول الله علي الله ورضى به فهو كالفاعل كفراً كالمكهانة والسحر ، فن فعل ذلك أو فعل له ورضى به فهو كالفاعل لهبوله الباطل وا تباعه ، قاله فى فتح الجيد

- (٢) قَوْلِهِ ( ومن أتّى كاهناً فَصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد بَرَائِيَّمٍ ﴾ والذي أنزل على محمد بَرَائِيِّمٍ ﴾
- (٣) قوله (رواه البزار بإسناد جيد) والبزار هو أحد بن عمر بن عبدالخالق أبو بكر البزار البصرى صاحب المسند السكبير . روى عن ابن بشار وابن المثنى وخلق ، مات سنة اثنتين وتسمين وماثنين ، ورواه الطبرائي في الأوسط بإسناد حسن من حديث ابن عباس دون قوله ، ومن أتى ، الح قاله في الشرح

حديث ابن عباس دون قوله ﴿ وَمَنْ أَنَّى ﴾ إلى آخره

قال البَغُوى ('' ؛ العَرَّافُ ؛ الذي يَدَّعَى معرفة الأمور بمقدماتٍ يُستدلُّ بها على المسروقِ ومكان الصَّالَّةِ ('') و بحو ذلك وقبل : هو الـكاهن . والـكاهن : هو الذي يخبر عن المغيّبات في المستقبل و وقيـل : الذي يخبرُ عمَّا في الضمير . وقال أبو العباس بن تيمية

<sup>(</sup>۱) قوله (قال البغوى) بفتحتين وهو الحسين بن مسمود الفراء الشافمى صاحب التصانيف وعالم أهل خراسان ، كان تقة فقيهاً زاهداً ، مات فى شوال سنة ست عشرة وخسائة رحمه الله تعالى

<sup>(</sup>٢) قولِه (العراف الذي يدعى معرفة الامور بمقدمات يستدل بهـــا على المسروق ومَّكان الضالة ونحو ذلك . وقيل : هو الـكاهن ، والـكاهن الذي يخبر عن المغيبات في المستقبل. وقيل: الذي يخبر عما في الضمير. وقال أبو العباس أحمد ) ابن عبد الحليم بن عبـد السلام ( ابن تيمية ) الإمام المشهور رحمه الله ورضى عنـه . ( المرآف : اسم الـكاهن والمنجم والرمال ونحوهم بمن يشكلم في معرفة الامور بهذه الطرق ) كالحازى الذي يدعى الكشف. وقال أيضاً : والمنجم يدخل فى اسم العراف ، وعشـد بعضهم هو معناه ، ويدخل فى اسم الـكاهن عند. الحطابي وغيره من العلماء وحكى ذلك عن العرب ، وعند آخرين هو من جنس السكاهن وأسوأ حالا منه فيلحق به من جهة الممنى ، وقال الإمام أحمد : العرافة طرف من السحر والساحر أخبث وكل هذه الامور يسمى صاحبها كاهنآ وعرافاً أو في معناهما ، فن أتاهم فصدقهم بمـا يقولون لحقه الوعيد ، وفيه معرفة الفرق بين الـكاهن والعراف . قاله المصنف رحمه الله ، وقد ورث هـذه العلوم عنهم أقوام فادعوا بها علم الغيب الذى استأثر الله بعلمه وادعوا أنهم أولياء وأن ذلك كرامة ، ولا ريب أنَّ من ادعى الولاية واستدل بإخباره ببعض المغيبات فهو من أولياء الشيطان لا من أولياء الرحن . إذ السكرامة أمر يجريه الله على يد عبده المؤمن التتي إما بدعاء أو أعمال صالحـة لا صنع الولى فيها ولا قدرة له عليها =

العرَّافُ اسمُ للسكاهن والمنجّم والرَّال و نحوهم ، بمن يتكلمُ في معرفة الأمور بهـذه الطرق . وقال ابن عباس في قوم بكتبون « أبا جاد » () وينظرون في النجوم ما أرى من فعَــــل ذلك له عنــد الله من خَلاق

= بخلاف من يدعى أنه ولى ويقول الناس اعلموا أنى أعلم الغيب، وحسبك بحال الصحابة والنابعين رضى الله عنهم وهم سادات الأولياء، أفكان عندهم فى هذه الدعاوى شىء ؟ حاشا وكلا، ويكفيك فى صفات الأولياء ما ذكره الله عنهم فى قوله تمالى لإ إن الذين هم من خشية ربهم مشفقون والذين هم بآيات ربهم يؤمنون والذين هم بربهم لا يشركون والذين يؤتون ما آتوا وقلوبهم وجلة أنهم إلى ربهم داجعون أولئك يسارعون فى الخيرات وهم لها سابقون كى وغيرها من الآيات ، فالمتصفون بتلك الصفات هم الأولياء الاصفياء لا أهل الدعوى والكذب ومنازعة رب العالمين فيا اختص به من السكبرياء والعظمة وعلم الغيب لل مجرد دعوى علم الغيب كفر فسكيف يكون المدعى لذلك ولياً تقه

(۱) قوله (وقال ابن عباس فى قوم يكتبون أبا جاد وينظرون فى النجوم ما أرى من فعل ذلك له عند الله من خلاق ) هذا الآثر رواه الطبرانى عن ابن عباس مرفوعاً وإسناده ضعيف ولفظه : . رب متعلم حروف أبى جاد دارس فى النجوم ليس له عند الله خلاقى يوم القيامة ، ورواه حميد بن زنجويه عنه بلفظ ، رب ناظر فى النجوم ومتعلم حروف أبى جاد وليس له عند الله خلاق ، .

وقوله ( ما أرى ) يجوز بفتح الهمزة بمنى لا أعلم ويجوز ضمها بمنى لا أظن وكتابة أبى جاد وتعلمها لمن يدعى بها علم الغيب هو الذى يسمى علم الحرف وهو الذى جاء فيه الوعيد ، فأما تعلمها التنهجى وحساب الجمل فلا بأس به

وقوله (وينتظرون فى النجوم ويعتقدون أن لهما تأثيراً كما سيأتى فى باب التنجيم . وفيه ذكر من تسكمن له ، وذكر من تطير له ، وذكر من تعلم أبا جاد ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

#### ۲۷ - باب ما جآء في النشرة (1)

عن جابر (۲) أنَّ رسولَ الله ﷺ سُثِلَ عن النَّشْرَة ، فقال : « هِيَ مِن عمل الشيطان » رواه أحمد بسند جيد ، وأبو داود وقال : مُثِلَ أحمدُ عنها فقال : ابنُ مسعود يكره هذا كله

وفي البخاريّ عرب قتادة َ (٣) : قلت ُ لابن المُسيَّب (١) :

(۱) قوله ( باب ما جاء فى النشرة ) النشرة بضم النون كما فى القاموس ، قال فى النهاية : النشرة ضرب من العلاج والرقية يعالج به من يظن أن به مساً من الجن ، سميت نشرة لانه ينشر بها عند ما خام، من الداء ، أى يكشف ويزال . قال الحسن : النشرة من السحر وقد تشرت عنه تنشيراً ، ومنه الحديث ، لعل طباً أصابه ، ثم نشره بقل أعوذ برب الناس أى رقاه انتهى ، وقال ابن الجوزى : النشرة حل السحر عن المسحور ولا يكاد يقدر عليه إلا من يعرف السحر

(۲) قوله (عن جابر رضى الله عنه أن رسول الله بهائج سئل عن النشرة فقال وهي من عمل الشيطان ، رواه أحمد بسند جيد وأبو داود).

قوله (سئل عزالنشرة) والآلف واللام فى النشرة المعهدأى النشرة المعهودة التى كان أهل الجاهلية يصنعونها هى من عمل الشيطان ، (وقال أبو داود: سئل أحد عنها فقال ابن مسعود يكره النشرة التى هى من عمل الشيطان كى يكره النشرة التى هى من عمل الشيطان كى يكره تعليق التمائم مطلقاً قاله فى فتح المجيد . قلت : والكراهة فى عرف السلف كراهة التحريم . أما النشرة بالتمويذ والرقى بأسماء الله وكلامه من غير تعليق فلا أعلم أحداً كرهه ، قاله فى الشرح

(٣) قوله ( والبخارى عن قتادة ) وهو ابن دعامة بكسر الدال السدوسى ثقة فقيه من أحفظ التابمين ، قالوا إنه ولد أكمه ، مات سنة بصنع عشرة ومائة (٤) قوله ( قلت لابن المسيب ) وهو سعيد بن المسيب

رجل" به طِب" () أو يُؤَخَّذُ () عن امرأته ، أَيُحَلَّ عنه () أو يُغَشَّرُ () وَ اللهُ مَا مَا يَنْهُ عنه قال : لا بأس به إنما يريدون به الإصلاح ، فأما ما يَنفعُ فلم يُنْهُ عنه انتهى .

ورُوى عن الحسن أنه قال: لا يَكُلُّ السَّخْرِ إلا ساحر. قال ابنُ القيم (٢): النُشْرَة حَلُّ السحرِ عن المسحور، وهي نوعان:

<sup>(</sup>۱) قول (رجل به طب) بكسر الطاء أى سحر، يقال: طب الرجل بالضم إذا سحر، ويقال كنوا عن السحر بالطب تفاؤلا كما يقال الدينع سلم ، وقال أن الانبارى: الطب من الاضداد، يقال لعلاج الداء طب والسحر من الداء يقال له طب

<sup>(</sup>٢) قوله (أو 'يُوَخَدُّ) بفتح الواو مهموزة وتشديد الحَماء المعجمة وبمدها ذال معجمة أى يحبس عن امرأته فلا يصل إلى جماعها ، والاخذة بضم الهمزة الحكام الذى يقوله الساحر

<sup>(</sup>٣) قولِه (أيحل عنه ) بضم الياء وفتح الحاء مبنى للمفعول

<sup>(</sup>٤) قوله (أو ينشر) بتشديد المعجمة (قال لا بأس به) يعنى أن النشرة لا بأس بها (لانهم يريدون بها الإصلاح) أى إزالة السحر ولم ينه عما يراد به الإصلاح، وهذا من ابن المسيب يحمل على نوع من النشرة لا يعلم أنه سحر

<sup>(</sup>ه) قوله ( وروى عن الحسن ) وهو ابن أبى الحسن واسمه يسار بالتحتية والمهملة البصرى الاقصارى مولاهم ثقة فقيه إمام من خيار التابعين ، مات سئة عشر ومائة رحمه الله وقد قارب التسمين (أنه لا يحل السحر إلا ساحر ) هذا الآثر رواه ابن الجوزى فى جامع المسانيد

حَلِّ إسحر مثله ، وهو الذي من عملِ الشيطان ، وعليه يُخمَّلُ قولُ الحسن ، فيتقرَّبُ الناشرُ والمنتشِرُ إلى الشيطان بما يحبِّ ، فيبطُلُ عمسلهُ عن المسحور . والشانى : النَّشرةُ بالوُّفيَة والنعوُّذات والادوية والدَّعَواتِ المباحة ، فهذا جائز

#### ۲۸ - باب ما جاء في التطاهر (١)

والثانى: النشرة بالرقية والتموذات والادوية والدعوات المباحة فهذا جائز). وما جاء فى صفة النشرة الجائزة ما رواه ابن أبى حاتم وأبو الشيخ عن ليث بن أبى سليم قال: بلغنى أن هؤلاء الآيات شفاء من السحر بإذن الله تقرأ فى إناء ثم يصب على رأس المسحور الآية التى فى سورة يونس ( فلسا ألقوا قال موسى ما جثتم به السحر إن الله سيبطله إن الله لا يصلح عمل المفسدين ويحق الله الحق بكلماته ولو كره المجرمون) وقوله فى سورة الاعراف ( وأوحينا إلى موسى أن ألن عصاك فإذا هى تلقف ما يأفكون فوقع الحق وبطل ما كانوا يعملون فغلبوا هنالك وانقلبوا صاغرين وألتى السحرة ساجدين قالوا آمنا برب العسالمين رب موسى وهارون)، وقرله فى سورة طه ( وألنى ما فى يمينك تلقف ما صفعوا، إنما صفعوا كيد ساحر ولا يفلح الساحر حيث أتى ) . وفى كتاب وهب بن منبه أنه يؤخذ سبع ورقات من سدر أخضر فيدق بين حجرين ثم وهب بن منبه أنه يؤخذ سبع ورقات من سدر أخضر فيدق بين حجرين ثم يغتسل به يذهب عنه كل ما به وهو جيد للرجل إذا حبس عن أهله . وفيه النهى عن الفشرة ، والفرق بين المنهى عنه والمرخص فيه ما يزيل الإشكال . قاله المصنف وحه الله تمالى

(۱) فوله (باب ما جاء فی النطیر ) أی من النهی عنه والوعید فیه . النطیر مصدر تطیر ینطیر تظیراً ، والطیرة بکسر الطاء وفتح الیاء وقد تسکن اسم مصدر من تطیر طیرة کما یقال تخیر خسیرة ولم یحی، فی المصادر علی هذه الزنة ...

## وقول الله تعالى ﴿ أَلَا إِنَّا طَائِرُهُمْ عَنْدَ اللهِ ('' وَلَـكَنَّ أَكَثَرَهُمْ لا يَعلمون ﴾ وقوله ﴿ قالوا طائِرُكُمْ مَعَمَم ﴾ الآية (''

= غيرها ، وأصله التطير بالسوانح والبوارح من الطير والظباء وغيرهما ، وهو الشيء المسكروه من قول أو فعل أو مرثى قاله النووى ، وكان ذلك يصدهم عن مقاصدهم فنفاه الشارع وأبطله وأخبر أنه لا تأثير له فى جلب نفع ولا دفع ضر قال المدائني سألت رؤبة بن العجاج . قلت : ما السانح ؟ قال : ما ولاك مياه نه ، قلت : فا البارح ؟ قال : ما ولاك مياسره ، والذي يجىء من أمامك فهو الناطح والنطيح والذي يجىء من خلفك فهو القاعد والقعيد . ولما كانت الطيرة من الشرك المثانى لكمال التوحيد الواجب لسكونها من إلقاء الشيطان ووسوسته وتخويفه ذكرها المصنف رحه الله تعالى فى كتاب التوحيد تحذيراً منها

- (۱) فيله (وقول الله تعالى: (ألا إنما طائرهم عند الله) ) ذكر تعالى هذه الآية في سياق قوله عن آل فرعون ﴿ فإذا جاءتهم الحسنة ﴾ أى الخصب والسعة والعافية كافسره بجاهد وغيره ﴿ قالوا انا هذه ﴾ أى نحن الجديرون والحقيقون بها ونحن أهلها ﴿ وإن تصبهم سيئة ﴾ أى بلاء وقحط ﴿ يطيروا بموسى ومن معه ﴾ فيقولون هذا بسبب موسى وأصحابه أصابنا شؤمهم فقال تعالى ﴿ ألا إنما طائرهم عند الله ﴾ قال ابن عباس طائرهم ما قضى عليهم وقدر لهم ، وفي رواية : شؤمهم عند الله ومن قبله ، أى إنما جاءهم الشؤم من قبله بكفرهم وتسكذيهم بآياته ورسله ولكن أكثرهم لا يعلمون أى إن أكثرهم جهال لا يدرون ، ولو فهموا وعقلوا لعلموا أنه ليس فيا جاء به موسى عليه السلام إلا الخير والبركة والسعادة والفلاح لمن آمن به واتبعه
- (۱) وقوله تعالى (قالوا طائركم معكم) هذا خبر من الله تعالى عن المرسلين وما أجابوا به أصحاب القرية فى قولهم ﴿ إِنَا تَطَيْرُنَا بِكُمْ لَأَنَ لَمْ تَنْهُوا لَنْرَجَمْتُكُمْ وَلِي اللّهِ مِنْا عَذَابِ أَلِيمَ قَالُوا طَائْرُكُمْ مَعْكُم ﴾ والمعنى والله أعلم : حظ كم وما نابكم من شر معكم بسبب كفركم ومخالفتكم الناصحين ليس هو من أجلنا ولا بسببنا بل بعفيكم وعدوا نكم وذلك بقضاء الله وقدره وحكمته وعدله ، ويحتمل أن يكون المعنى طائركم معكم أى راجع عليكم ، قالتطير الذي حصل لكم إنما يعود عليكم ، ها المعنى طائركم معكم أى راجع عليكم ، قالتطير الذي حصل لكم إنما يعود عليكم ،

# عن أبى هريرة رضى الله عنه أنَّ رسولَ الله عَيَّالِيَّةِ قال « لا عَدَّرَى ، ولا طِلْ عَيْدَةً ، ولا هَامَّةً ، ولا صَفَر » أخرجاه (''

= ﴿ أَإِن ذَكَرَتُم ﴾ أَى من أَجَل أَمَا ذَكُر مَا كُم وأَمر مَا كُم بَتُوحِيد الله قابلتمو نا بهذا السكلام ﴿ بِلَ أَنْمَ قُوم مسرفُون ﴾ قال قتادة : إِن ذكر نا كم تطيرتم بنا . ومناسبة الآيتين للترجمة أن النطير من عمل أهل الجاهلية والمشركين وقد ذمهم الله تعالى به ومقتهم ، وقد نهى رسول الله بَيْلِيَّةٍ عن التطير وأخبر أنه شرك كما سيأتى فى أحاديث الباب ، قاله فى فتح الجيد . وفيه : التنبيه على قوله ألا إنحا طائرهم عند الله مع قوله طائر كم ممكم ، قاله المصنف رحه الله تعالى

(١) قُولِه ( وعن أبي مريرة رضي الله عنه أن رسول الله علي قال ، لا عدوى ولا طَيْرَة وَلا هَامة ولا صفر ، أخرجاه ) ، زاد مسلم ، ولا نوم ولا غول ، قال أبو السعادات: المدوى اسم من الأعداء كالدعوى يقال: أعداه الداء يعديه إعداء إذا أصابه مثل ما بصاحب الداء ، وقال غيره : من عدوى هو اسم من الإعداء وهو مجاوزة العلة من صاحبًا إلى غـيره والمننى نفس سراية العلَّة أو إضافتها أى السراية إلى العلة والاول هو الظاهر قاله فى فتح المجيد، وفيها قاله نظر فإن المنفى إضافة السراية إلى العلة على ما يعتقده أهل الجاهلية لا نفس سراية العلة وفي رواية لمسلم أن أبا هريرة كان يحدث بحديث . لا عدوى ، ويحدث عن الني مَالِيُّ أَنَّهُ قَالَ , لا يورد بمرض على مصح ، وأمسك عن حمديث , لا عدوى ، فرَّاجموه، وقالوا سممناك تحدث به فأنيَّ أن يعترف به، وقدروي حديث و لا عدوى , جماعة من الصحابة ألس بن مالك وجابر بن عبد الله والسائب بن يزيد وابن عمر وغيرهم وفي بعض روايات هذا الحديث , وفر من المجذوم كما تفر من الأسد ، وقد اختلف العلما. في ذلك وأحسن ما قيل فيه أن قوله : لا عدوى ، على الوجه الذي يعتقده أهل الجاهلية من إضافة الفعل إلى غير الله تعالى وأن هذه الأمور تعدى بطبعها وإلا فقد يجعل الله بمشيئته مخالطة الصحيح من به شيء من الأمراض سبباً لحدوث ذلك المرض ، ولهذا قال , فر من الجذوم كما تفر من الاسد ، وقال لا يورد بمرض على مصح ، وقال في الطاعون , إذا سمعتم به في أرض فلا تقدموا عليه ، وكل ذلك بتقدير الله تعالى . و لاحمد والترمذي عن ــــــ — ابن مسمود مرفوعاً ولا يعدى شيء ، قالها علاماً ، فقال أعرابي : يا رسول الله إن النقبة من الجرب تكون بمشفر البعير أو بذنبه في الإبل العظيمة فتجرب كاما فقال رسول الله ما يحلق و في أجرب الأول لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صفر خلق الله كل نفس وكتب حياتها ومصائبها ورزقها ، فأخبر على أن ذلك كاله بقضاء ألله وقدره . والعبد مأمور باتقاء أسباب الشر الظاهرة إذا كان في عافية منها كا أنه يؤمر أن لا يلتي نفسه في الماء وفي النار بما جرت العادة أنه يهلك أو يضر أسباب للمرض والتلف والله سبحانه وتعالى خالق الاسباب ومسبباتها لا عالق أسباب للمرض والتلف والله سبحانه وتعالى خالق الاسباب ومسبباتها لا عالق غيره ولا مقدر سواه . وأما ما ختى منها فلا يشرع اتقاؤه واجتنابه بل ذلك من الطايرة الحرمة فإنها سوء ظن بالله بغير سبب محقق ، وأما إذا قوى التوكل على الله والإيمان بقضائه وقدره فقويت النفس على مباشرة بعض هذه الاسباب اعتاداً على الله وربحاء منه أن لا يحصل به ضرر فني هذه الحال تجوز مباشرة ذلك وعلى هذا يحمل الحديث الذي رواه أبو داود والترمذي أن الذي تجوز مباشرة ذلك وعلى هذا يحمل الحديث الذي رواه أبو داود والترمذي أن الذي تجوز عباشرة ذلك وعلى فأدخلها معه في القصعة هم قال و كل باسم الله ثقة بالله وتوكلا عليه ، وقد أخذ بيد بجذوم به الإمام أحد وروى ذلك عن عمر وإبنه وسلمان رضى الله عنه ، وقد أخذ

قوله (ولا طيرة) قال ابن القيم يحتمل أن يكون نفيا أو نهيا أي لا تعليروا) والنفي في هذا أبلغ من النهى لآن النفى يدل على بطلان ذلك وعدم تأثيره والنهى إنما يدل على المنع منه وقد جاءت أحاديث ظن بعض الناس أنها تدل على جواز الطيرة كقوله برائي والشؤم في ثلاث: في المرأة والدابة والدار ، ونحو هذا قال ابن القيم رحمه الله إخباره برائي بالشؤم في هذه الثلاث ليس فيه إثبات الطيرة التي تفاها الله سبحانه وإنما غايته أن الله سبحانه يخلق منها أعيانا مشؤومة على من قاربها وساكنها ، وأعيانا مباركة لا يلحق من قاربها منها شؤم ولا شر ، وهذا كما يعطى سبحانه الوالدين ولدا مباركا يريان الخير على وجهه ، ويعطى غيرهما ولدا مشؤوما يريان الشر على وجهه فكذلك الدار والمرأة والفرس ، والله سبحانه عالق الخير والشر والسعود والنحوس لا خالق غيره ولا مقدر سواه .

قوله (ولا هامة ) بتخفيف الميم على الصحيح قال الفراء الهامة طير من طير \_

### زاد مسلم « ولا نَوْء ، ولا غُول

= الليلكانه يعنى البومة قال ابن الاعرابي كانوا يتشاءمون بها إذا وقعت على بيت أحدهم يقول نعت إلى نفسى أو أحدا من أهل دارى فجاء الحديث بنني ذلك وإبطاله

قرله ( ولا صفر ) بفتح الفاء ، روى أبو عبيد في غريب الحديث عن رؤية أنه قال هي حية تسكون في البطن تصيب الماشية والناس وهي أعدى من الحرب عند العرب. وبمن قال بهذا سفيان بن عيينة والإمام أحمد والبخارى وابن جرير وقال آخرون : المراد به شهر صفر ، والنفي لما كان أهل الجاهلية يفعلونه في النسىء وكانوا يحلون المحرم ويحرمون صفر مكانه وهو قول مالك . وروى أبو داود عن عمد بن راشد عن من سمعه يقول: إن أهل الجاهلية يتشاءمون بصفر ويقولون إنه شهر مشؤوم فأبطل الني ﷺ ذلك . قال ابن رجب : ولعل هذا أشبه الاقرال ، وفيه نفي العدوي والطيرة ونفي الهامة والصفر قاله المصنف رحمه الله تعالى ، وما زالت هذه العادات السيئة سارية في الناس مثل التشاؤم بصفر وربما نهوا عن السفر فيه ، وحتى إن منهم من لا يكاد يذكر صفر إلا ويَضيف اليه لفظة الحير نظراً لما قام بقلوبهم من هذه الامور ، ومثل تشاؤمهم بشوال في النسكاح خاصة لما قيل من أن طاعوناً وقع فيه مات منه كمثير من العرائس فتشاءموا به ، وقد صح عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت تزوجني رسول الله ﷺ في شوال وبني بي في شوال ، فأى نسائه كان أحظى عنده مني وكانت تستحب أن يدخل على لسائها فى شوال وتزوج النبي ﷺ أم سلمة فى شوال أيضا ، وهذا منه ﷺ مخالفة لما عليه أهل الجاهلية

قوله (زاد مسلم: ولا نوء ) والنوء واحــــد الانواء وهي منازل القمر وسيأتى الـكلام عليه في باب الاستسقاء بالانواء

قوله (ولا غول) هو بالضم اسم وجمعه أغوال وغيلان ، قال أبو السعادات الغول واحد الغيلان وهو جنس من الجن والشياطين كانت العرب تزعم أن فى الفلاة تتراءى الناس تتلون تلونا فى صور شتى وتغولهم أى تصلهم عن الطريق وتهلكهم فنفاه النبي الله وأبطله ، فان قيل ما معنى النفى وقد قال النبي الله وأبطله ، فان قيل ما معنى النفى وقد قال النبي الله وأبطله ، فان قيل ما معنى النفى وقد قال النبي الله وأبطله ،

## ولها عن أنس ('' قال: قال رسولُ الله ﷺ: « لا عَدْوَى ولا طِيَرَةَ ، ويعجبني الفألُ » قالوا: وما الفألُ ؟ قال « الكلمةُ الطيبة »

= تغولت الغيلان فبادروا بالآذان، أجيب عنه بأن ذلك كان فى الابتداء ثم دفعها الله عن عباده، أو يقال المنفى ليس وجود الغول بل ما يزعمه العرب من تصرفه فى نفسه، أو يكون المعنى بقوله: لا غول، أنها لا تستطيع أن تضل أحدا مع ذكر الله والنوكل عليه وينسهد له الحديث: لا غول ولسكن السعالى سحرة الجن، أى ولسكن فى الجن سحرة لهم تلبيس وتخييل ومنه الحديث و إذا تغولت الغيلان فبادروا بالآذان، أى ادغموا شرها بذكر الله وهذا يدل على أنه لم يرد بنفيها عدمها، ومنه حديث أبى أيوب وكان لى تمر فى سهرة فسكانت الغول تجىء فتأخذ،

(۱) قوله (وله) أى البخارى ومسلم (عن أنس بن مانك رضى الله عنه ) قال : قال رسول الله على الله على العدوى ولا طيرة ، وتقدم الكلام على العدوى والعليرة أول الباب

قوله (ويعجبني الفأل) قالوا وما الفأل قال الكلمة الطيبة قال أبو السعادات الفأل مهموز فيا يسر ويسوء، والطيرة لا تسكون إلا فيا يسوء وربما استعملت فيا يسر يقال تفاءلت بكذا وتفاولت على التحقيق والقلب وقد أولع الناس برك الحمرة تخفيفا قال الحليمى: وإنما كان يعجبه الفأل لآن التشاؤم سوء ظن بالله بغير سبب محقق، والنفاؤل حسن ظن بالله، والمؤمن مأمور بحسن الظن بالله على كل حال، وقال ابن القيم رحمه الله تعالى: ليس فى الإعجاب بالفأل وعبته شىء من الشرك بل ذلك إبانة عن مقتضى الطبيعة والفطرة الإنسانية التى تميل إلى ما يوافقها ويلائمها والله سبحانه قد جعل فى غرائز الناس الإعجاب بسماع الاسم الحسن وعبته وميل نفوسهم اليه، وكذلك جعل فيها الارتياح والاستبشار والسرور باسم الفلاح والسلام والنجاح والتهنئة والبشرى والفوز والظفر ونحو والسرور باسم الفلاح والسلام والنجاح والتهنئة والبشرى والفوز والظفر ونحو وقوى بها القلب وإذا سمعت أضدادها أوجب لها ضد هذه الحالة فأحزنها ذلك وقوى بها القلب وإذا سمعت أضدادها أوجب لها صد هذه الحالة فأحزنها ذلك فاضررا فى الدنيا ونقصا فى الإيمان ومقارفة للشرك

ولابى داود بسند صحيح عن عُقبة بن عامر أن ، قال : ذُكِرَتِ الطَّيرَةُ عند رسول الله عَلَيْنَةِ فقال « أَحْسَنها الفَأْلُ ، ولا تَرُدُّ مُسْلِاً (٢) ، فإذا رَأَى أحدُكم ما يَكْرُهُ فليقل اللهم لا يأتى بالحسنات إلا أنت ، ولا يُدفعُ السيَّناتِ إلا أنت ، ولا حول ولا قوَّةَ إلا بك (١) »

(۲) قوله ( ذكرت الطيرة عند رسول الله برائي فقال , أحسنها الفأل ولا ترد مسلما ، ) قال ابن القيم رحمه الله تعالى أخبر برائي أن الفأل من الطيرة وهو خيرها فأبطل الطيرة وأخبر أن الفأل منها ففصل بين الطيرة والفأل لما بينهما من الامتياز والتضاد ونفع أحدهما ومضرة الآخر انتهى

وقوله برائيني : وأحسنها الفأل، وفي رواية وخيرها الفأل ومع أن الطيرة كلها لاخير فيها لآن أفسل التفضيل في ذلك إنما هو في القدر المشترك بين الشيئين ، والقدر المشترك بين الطيرة والفأل تأثير كل منهما فيها هو فيه ، والفأل في ذلك أبلغ ، قاله الحافظ ابن حجر . وفيه أن الفأل ليس من الطيرة بل مستحب ، وتفسير الفأل قاله المصنف رحمه الله تعالى

قوله ( ولا ترد مسلما ) وهذا تعريض بأن السكافر بخلافه

(٣) فَوْلِهِ ( فاذا رأى أحدكم ما يكره فليقل: اللهم لا يأتى بالحسنات إلا أنت ولا يدفع السيآت إلا أنت ) أى لا تأتى الطيرة بالحسنات ولا تدفع السيآت بل أنت وحدك لا شريك لك الذى تأتى بالحسنات وتدفع السيآت ، والحسنات هنا : المصائب . ففيه نفى تعلق القلب بغير الله فى جلب نفع أو دفع ضر وهو دعاء مناسب لمن وقع فى قلبه شىء من الطيرة

(٤) قوله ( ولا حول ولا قوة إلا بك ) والحول التحولو الانتقال من حال

<sup>(</sup>۱) قوله (ولابی داود بسند صحیح عن عقبة بن عامر) هکذا وقع فی نسخ الشوحید وصوا به عروة بن عامر کدا أخرجه أحمد وأبو داود وغیرهما وهو مكی اختلف فی نسبه فقال أحمد عروة بن عامر القرشی وقال غیره الجهی واختلف فی صحبته أیضا فقال الماوردی له صحبة وذكره ابن حبان فی محقات التابعین وقال المزی لا محبة له تصح

وله من حديث ابن مسعود مرفوعاً (۱) «الطَّيرَةُ شِرْك، الطَّيرَةُ شِرْك، الطَّيرَةُ مُرْك، الطَّيرَةُ مُرك، ومامناً إلا (۲) ... ولكن الله أيذهبه بالتوكل » رواه أبو داود

\_ إلى حال أى لا تحول من حال إلى حال ولا قوة على ذلك إلا بالله وحده ، ففيه التبرى من الحول والقوة إلا بالله سبحانه وهذا هو توحيد الربوبية وهو دليل على توحيد الإلهية الذى هو إفراد الله تعالى بجميع أنواع العبادة . وفيه ذكر ما يقوله من وجد شيئا من ذلك قاله المصنف رحمه الله

(۱) قوله (وله) أى أبي داود عن (ابن مسعود رضى الله عنه مرفوعا والطيرة شرك الطيرة شرك وما منا إلا ولسكن الله يذهبه بالتوكل م. ورواه الرمذى وصحه وجعل آخره من قول ابن مسعود) ورواه ابن ماجه وابن حبان ولفظ أبي داود والطيرة شرك الطيرة شرك الطيرة شرك مثلاً وهذا صريح في تحريمها وأنها من الشرك لما فيها من تعلق القلب على غير الله تعالى ، قال ابن حدان: تمكره الطيرة وكذا قال غير واحد من أصحاب أحمد وقال ابن مفلح الأولى القطع بتحريمها لأنها من الشرك وكيف يكون الشرك مكروها السكراهة الاصطلاحية ، قال ولعل مرادهم يعنى الأصحاب بالمكراهة التحريم قلت وما قاله هو موجب النصوص والقواعد تقتضيه لأن الأحكام الخسة لا تؤخذ إلا عن الكراهة عليه بلا تردد

(٢) تخوله (وما منا إلا) قال أبو القاسم الأصبهانى والمنذرى: فى الحديث إضمار والتقدير وما منا إلا وقد وقع فى قلبه شىء من ذلك، قال بمضهم حذف المستشى لما يتضمنه من الحالة المكروهة وهذا من أدب السكلام، ومنه الحديث وثلاث لا يسلم أحد منهن : الطيرة والحسد والظن ، قيل فما نصنع ؟ قال و إذا تطيرت فامض وإذا حسدت فلا تبغ وإذا ظننت فلا تحقق ،

قوله (ولكن الله يذهبه بالتوكل) يعنى إذا خطر عارض النطير فتوكلنا على الله ولم يؤاخذنا به ، وفيه على الله ولم نعمل بذلك الخاطر غفره الله ولم يؤاخذنا به ، وفيه أن الواقع فى القلب من ذلك مع كراهته لا يضر بل يذهبه الله بالتوكل قاله =

والترمذي وصحّحه ، وجعل آخِرَه من قول ابن مسعود

ولاحمد من حديث عبد الله بن عَمَرو () « مَنْ رَدَّتُهُ الطيرةُ عن حاجته () فقد أشرك » قالوا : فما كفارة ذلك؟ قال « أن يقول: اللَّهُمَّ لا خير َ إلا خير ُكَ ، ولا طَير َ إلا طيرُكُ () ، ولا إله غيرُك » ()

- المصنف رحمه الله ، وفيه أن الطيرة منالشرك الاصغر لانها لو كانت منالاكبر لما أذميه إلا التوية منه

قوله ( وجعل آخره من قول ابن مسمود ) قال ابن القيم وهو الصواب فإن الطيرة نوع من الشرك

- (١) قوله (ولاحد من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص بن وائل السهمى أبو محمد وقيل أبو عبد الرحن أحد السابقين المسكثرين من الصحابة وأحد العبادلة الفقهاء. مات في ذي الحجة ليالى الحرة على الاصح بالطائف
- (٢) قَبْلُه ( من ردته الطيرة هن حاجته ) فنعه ما رأى وما سمع عما أراده ( فقد أشرك ) لانه لم يخلص توكله على الله بالتفاته إلى غيره بما يخاص قلبه من الحنوف فيسكون شركا بهذا الاعتبار
- (٣) قوله (قالوا فما كفارة ذلك قال أن تقول اللهم لاخير إلاخيرك ولا طير إلا طيرك). وفيه تفويض الامور إلى الله تعالى تقديرا وتدبيرا وخلقا والبراءة عافيه تعلق بغير الله تعالى
- (٤) قوله (ولا إله غيرك) أى لامعبود بحق سواك، فاذا قال ذلك وأعرض عما وقع فى قلبه ولم يلتفت اليه واستمر على فعل ما عزم عليه توكلا على الله وتفويضا اليه كتفر الله عنه ما وقع فى قلبه من ذلك، وأما من لم يخلص توكله على الله واسترسل مع الشيطان فى ذلك فقد يعاقب بالوقوع فيا يمكره وفيه التصريح بأن الطيرة شرك وتفسير الطيرة المذمومة وذكر ما يقوله من وجد ذلك قاله المصنف رحه الله تعالى

وله (۱) من حديث الفضل بن العباس ﴿ إِنَّمَا الطَّيْرَةُ مَا أَمضَاكَ أُو رَدُّك (۲) ، ودُك (۲) ،

#### ۲۹ – باب ما جاء فی التنجیم <sup>(۳)</sup>

(۱) قوله (وله) أى الإمام أحمد من حديث الفضل بن عباس بن عبد المطلب ابن عم النبي مثلية قال أبن معين قتل يوم البرموك وقال غيره وقتل يوم مرج الصفر سنة ثلاث عشرة وهو ابن اثنتين وعشرين سنة رضى الله عنه ، وقال أبو داود قتل بدمشتى كان عليه درع النبي مثلية

(٢) قوله ( إنما الطيرة ما أمضاك أو ردك ) هذا الحديث رواه الإمام أحمد من حديث الفضل بن عباس قال خرجت مع للني برائي يوما فبرح ظي فال في شقة فاحتضته فقلت: يا رسول الله تطيرت فقال و إنما الطيرة ما أمضاك أو ردك وفي إسناده انقطاع بين مسلة راويه والفضل وهذا حد الطيرة المنهى عنها ، فهى ما يحمل الإنسان على المضى فيا أراده أو يمنعه منه . وأما الفال الذي كان يحبه برائي ففيه نوع بشارة فيسر به العبد ولا يعتمد عليه فافهم الفرق ، ومن شرط الفال أن لا يقصده

(٣) قوله (باب ما جاء في التنجيم ) التنجيم هو الاستدلال بالاحوال الفلسكية على الحوادث الارضية قاله شيخ الإسلام أحد بن تيمية رحمه الله تعلى . واعلم أن التنجيم عاينا في التوحيد ويوقع في الشرك لانه ينسب الحوادث إلى غير من أحدثها وهو الله سبحانه قاله في قرة العيون . وقال الحنطابي : علم التنجيم المنهى عنه هو ما يدعيه أهل التنجيم من علم الكائنات والحوادث التي لم تقع وستقع في مستقبل الزمان كأوقات هبوب الرياح ومجى المطر وتغير الاسعار وما في معنى ذلك من الامور التي يزعون أنهم يدركون معرفتها بمسير الكواكب في بحاريها واجتماعها وافتراقها ويدعون أن لها تأثيراً في السفليات وأنها تجرى على قضايا موجباتها وهذا منهم تحكم على الغيب وتعاط لعلم قد استأثر الله به لا يعله عنها علم الله على النبيات وأنها تحرى على النبيات وأنها تهرى على النبيات وأنها تهرى على النبيات وأنها تحرى على النبيات وأنها تهرى على النبيات وتعاط لعلم قد استأثر الله به لا يعله على النبيات وتعاط لعلم قد استأثر الله به لا يعله على النبيات و المنابع و المنابع و النبيات و المنابع و النبيات و المنابع و النبيات و النبيات و المنابع و النبيات و النبيات

= سواه انتهى . ولا ربب فى تحريم ذلك ، واختلف المتأخرون فى تـكفير القائل بذلك وينبغى القطع بـكفره لانها دعوى لعلم الغيب الذى استأثر الله بعلمه بما لايدل عليه

(١) قوله (قال البخارى في صحيحه قال قنادة : خلق الله هذه النجوم لثلاث : زينة السهاء ورجوماً للشياطين وعلامات جندي بها . فن تأول فها غير ذلك أخطأ وأضاع نصيبه وتسكلف ما لا علم له به ) هذا الآثر علقه البخارى في صحيحه بصيغة الجزم وأخرجه عبد الرزاق وعبد بنحيسد وابن جربر وابن المنسسذر وغيرهم وأخرجه الخطيب في كتاب النجوم ، ولفظه : قال إنما جمل الله همذه النجوم لثلاث خصال : جعلما زينة السهاء وجعلما يهتدى بها وجعلما رجوما للشياطين فمن تعاطى فيها غير ذاك فقد قال برأيه وأخطأ حظه وأضاع قصيبه وتمكلف ما لا علم له به ، وإن ناساً جهلة بأمر الله قد أحدثوا في هذه النجوم كهانة ، من أعرس بنجم كـذا وكـذا كان كـذا وكـذا ، ومن سافر بنجم كـذا وكـذا كان كذا وكذا ، ولعمرى ما من نجم إلا يولد فيه الاحر والاسود والطويل والقصير والحسن والدميم وما علم هذه النجوم وهذه الدابة وهذا الطائر بشيء من الغيب ولوأن أحداً علم الغيب لعلمه آدم الذي خلقه الله بيده وأسجد له ملائسكته وعلمه أسماء كل شيء انتهى ، قال في قرة العيون : وقول فتادة هذا يدل على أن علم التنجيم هذا قد حدث في عصر فأوجب له إنسكاره على من اعتقده . قلمت بل علم التنجيم كان معروفا فى زمن الجاهلية يدل على هذا حديث أبى مالك الاشعرى أنْ رسول الله عليه قال وأربع في أمتى من أمر الجاهلية ، وذكر منها الاستسقاء بالنجوم أي نسبة المطر إلى النوء، حديث زيد بن خالد الجمني الذي فيه وأصبح منعبادی مؤمن بی وکافر، وحدیث ابن عباس رضی الله عنهما قال: قال رسول الله مَالَيْهِ , من اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد ، \_\_\_

\_\_رواه أبو داود وإسناده صحيح. وقول ابن عباس فى الذين يكتبون أبا جاد وينظرون فى النجوم ما أرى من فعل ذلك له عند الله من خلاق

وقوله (خلن الله هذه النجوم لثلاث: زينة السهاء ورجوماً الشياطين) كا قال تمالى (ولقد زينا السهاء الدنيا بمصابيح وجعلناها رجوما الشياطين) قال فى فتح الجيد وفيه إشارة إلى أن النجوم فى السهاء الدنيا ، كا روى أبن مردويه عن ابن مسعود رضى الله عنه قال قال رسول الله اللها السهاء الدنيا فإن الله خلقها من دخان وجعل فيها سراجا وقرا منيرا وزينها بمصابيح وجعلها رجوماً الشياطين وحفظا من كل شيطان رجيم ، .

وقوله (وعلامات يهندى بها) أى دلالات على الجهات لا على الحوادث كما قال تعالى (وعلامات وبالنجم هم يهندون) وقال تعالى (هو الذى جعل لكم النجوم لتهندوا بها فى ظلبات البروالبحر) أى لنعرفوا بها جهة قصدكم، وليس المراد أنه تهندى بها فى علم النيب كما يزعمه أهل النجامة ، وقال تعالى (وألتى فى الارض رواسى أن تميد بكم وأنهاراً وسبلا لعلم تهندون وعلامات وبالنجم هم يهندون) روى ابن جرير عن ابن عباس رضى الله عنها قوله (وعلامات) معطوف على ما تقدم مما ذكره فى الارض هم استأنف فقال (وبالنجم هم يهندون) انهى بمعناه

وقوله (فن تأول فيها غير ذلك) أى زعم فيها غير ما ذكر الله فى كتابه من هذه الثلاث فقد أخطأ حيث زعم شيئا ما أنزل الله به من سلطان وأضاع للصيبه من كل خير لانه شغل نفسه بما يضره ولا ينفعه ، وفيه الحكة فى خلق النجوم والرد على من زعم غير ذلك قاله المصنف رحمه الله تعالى ، وقد جاءت الاحاديث عن النبي علي بالنهى عن التنجيم كحديث ابن عباس الذى رواه أبو داود أن النبي علي قال و من اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد ، وعن رجاء بن حيوة أن النبي علي قال و إنما أخاف على أمتى التصديق بالنجوم والتكذيب بالقدر وحيف الائمة ، رواه عبد بن حيد ، وعن أبي محجن مرفوعا و أخاف على أمتى النجوم في المئة وإيمانا بالنجوم في أبي محجن مرفوعا و أخاف على أمتى المنابع عبد من حيد ، وعن النجوم عبد من حيد النجوم المنابع على أمتى النها على أمتى النهابي على أمتى المنابع المنابع المنابع على المنابع المنا

= وتسكذيبا بالقدر ، رواه ابن عُساكر وحسنه السيوطى، وعن أنس رضى الله عنه مرفوعا ، أخاف على أمتى بعدى خصلتين : تكذيبا بالقدر وإيمانا بالنجوم ، رواه أبو يعلى وابن عدى والخطابي فى كتاب النجوم وحسنه السيوطى أيضا

(١) قوله (وكره قتادة )وهو ابن دعامة السدوسي (تعلم منازل القمر ولم يرخص ابن عيينة فيذكره حرب عنهما). وحرب: هو ابن أسمميل السكرماني الفقيه من جلة أصحاب الإمام أحمد روى عن أحمد وإسحاق وابن المديني وابن معين وأبى خيثمة وابن أبي شيبة وغيرهم ، وله مصنفات جليلة منها كتاب المسائل الق سأل عنها أحمــــد وغيره ، مات سنة ثمان وماثنين . ومنازل القمر هي الثمانية والعشرون منزلة ينزلى القمر كل ليـلة منزلة منها كما قال تعالى ﴿ والقمر قدرناه منازل ﴾ يسقط في المغرب كل ثلاث عشرة ليلة منها منزلة مع طلوع الفجر وتطلع أخرى مقابلتها ذلك الوقت من المشرق (ورخص فى تعلمها ) لمعرفة الاوقات الإمام (أحمد وإسحق ) بن إبراهيم بن مخلد أبو يعقوب الحنظلي النيسابورى المعروف بابن راهويه ، روى عن ابن المبارك وأبي أسامة وابن عيينة وطبقتهم ، قال الإمام أحمد : إسحق عندنا إمام من أثمة المسلمين روى عنه البخاري ومسلم وأبو داود وغيرهم ، وروى هو عن أحمد أيضاً ، مات سنة تسع والاثمين ومأتتين وفيه ذكر الخلاف فى تعلم المنازل قاله المصنف رحمه الله قال الخطابي أما علم النجوم الذي يدرك بطريق المشاهدة والحبر الذي يعرف به الزوال وتعلم به جهة القبلة فإنه غير داخل فيما نهى عنه ، وهذا علم يصح إدراكه بالمشاهدة إلا أن أهل هذه الصناعة قد دبروها بما اتخذوه من الآلات التي يستغنى يها الناظر فيها عن مراعاة مدته ومراصدته

(۲) قوله ( وعن أبى موسى ) عبد الله بن قيس بن سليم بن حضار بفتح المهملة وتشديد الضاد الاشعرى صحابى جليل مات سنة خمسين رضى الله عنه

قال رسول الله ﷺ « ثلاثة لا يدخُلون الجنة (١) : مُدْمِنُ الحَر (٢) ، ومُصدِّقُ بالسحر (١) ، رواه أحمد وابن حبَّان في صحيحه .

#### ۳۰ – باسب ما جاء في الاست<sub>ي</sub>سقاء بالانواء<sup>(٠)</sup>

(۱) قول (قال رسول الله على الله الله على المنة )، هذا من نصوص الوعيد التي كره السلف تأويلها ، وقالوا أمروها كما جاءت ومن تأولها فهو على خطر من القول على الله بلا علم ، وأحسن ما يقال: إن كل عمل دون الشرك والسكفر المخرج عن الملة فإنه يرجع إلى مشيئة الله فأن عذبه فقد استوجب العذاب وإن غفر له فبفضله وعفوه ورحته ، قاله فى فتح المجيد . وكان المصنف رحمه الله يميل إلى هذا قاله فى الشرح

- (٢) قوله ( مدمن الحر ) أي المداوم على شربها
- (٣) قوله (وقاطع الرحم) يعنى القرابة ، قال الله تعالى ﴿ فَهِلْ عَسَيْمَ إِنْ تُولِيمَ أَنْ تَفْسَدُوا فَى الآرض وتقطموا أرحامكم ﴾ الآية
- (٤) قول (ومصدق بالسحر) أى مطلقا ومنه التنجيم لحديث و من اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر زاد مازاد، وهذا وجه مطابقة الحديث للترجة قال الذهبي في الكبائر: ويدخل فيه تعلم السيمياء وعملها انتهى وفيه الوعيد فيمن صدق بشيء من السحر ولو عرف أنه باطل قاله المصنف رحه الله تعالى وهذا الحديث رواه أحد وابن حبان في صحيحه، ورواه أيضا الطراني والحاكم وقال صحيح، وأقره الذهبي، وتمامه و ومن مات وهو مدمن الخرسقاه الله من نهر الغوطة ، نهر يجرى من فروج المومسات يؤذى أهل النار ريح فروجهن
- (ه) قوله ( باب ما جاء في الاستسقاء بالانواء )أى من الوعيد ، والاستسقاء نسبة بجىء المطر إلى الانواء جمع نوء وهي منازل القمر التانية والعشرون منزلة \_\_\_\_

# وقول الله تعالى ﴿ وَ يَجْعَلُونَ رِزَقَكُمُ أَنَّكُمْ تُكَذَّبُونِ ﴿ ا ﴾

يبزل القمر كل ليلة منها منزلة كما قال تعالى ﴿ والقمر قدر ناه منازل ﴾ يسقط في المغرب كل ثلاث عشرة ليلة منها منزلة مع طلوع الفجر و تطلع أخرى مقابلتها في ذلك الوقت من المشرق ، ماخلا الجبة فإن لها أربعة عشر يوما فتنقض جميعها مع انقضاء السنة ، قال شمر : وهي بالعربية فيا أخبرني به ابن الأعرابي : الشرطان والبطين والنجم والدبران والهقعة والهنمة والمذراع والنثرة والطرف والجبة والحرثان والعواء والسياك والغفر والزبانا والإكليل والقلب والشولة والنعايم والبلدة وسعد الذابج وسعد السعود وسعد الآخبية وفرغ الدلو المقدم وفرغ الدلو المؤخر والحوت ، ولا تستذي العرب بها كلها إنما تذكر بالانواء بعضها وهي معروفة في أشعارهم وكلامهم أنتهي ، وإنما سمى نواء لأنه إذا سقط القارب ناء الطالع أي نهض وطلع وذلك النهوض هو النوء وبعضهم يحمل النوء السقوط كأنه من الأضداد ، وقال أبو عبيد ولم يسمع في النوء أنه سقوط إلا في هذا الموضع ، وكانت العرب تضيف الأمطار والرياح والحر والبرد إلى الساقط منها ، وقال الأصمى إلى الطالع منها

(۱) قوله ( وقول الله تعالى ( وتجعلون رزقيكم أنكم تكذبون ) روى الإمام أحد والترمذي وحسنه وابن جرير وابن أبي حاتم والعنياء في المختارة عن على رضى الله عنه قال قال رسول الله بيالية ( وتجعلون رزقيكم ) يقول شكر كم ( أسكم تسكذبون ) تقولون مطر نا بنوء كذا وكذا وبنجم كذا وكذا وهذا أولى ما فسرت به الآية ، روى ذلك عن على وابن عباس وقتادة والضحاك وعطاء الحراساني وغيرهم ، وهو قول جهور المفسرين وبه يظهر وجه استدلال المصنف رحه الله تعالى بالآية قاله في الشرح ، وقال ابن القم رحم الله أي تجعلون حظم من هذا الرزق الذي به حياته التكذيب به يعني القرآن . قال الحسن تجعلون حظم من هذا الرزق الذي به حياته تشمل المعنيين ، قاله في الشرح ، وقال ابن القم : وأظهر القولين أنه قسم بمواقع هذه النجوم التي في الساء لان اسم حين القرآن ولا في موضع واحد من كتا به حتى تحمل عليه هذه الآية ، وفيه آيات القرآن ولا في موضع واحد من كتا به حتى تحمل عليه هذه الآية ، وفيه معرفة تفسير آية الواقعة قاله المصنف رحه الله

(۱) قوله (وعن أبي مالك) الحارث بن الحارث (الآشعرى) الشاى صحابي تفرد بالرواية عند أبو سلام وفي الصحابة أبو مالك الآشعرى اثنان غير هذا (أن رسول الله بين قال وأربع في أمتى من أمر الجاهلية لايتركونهن و) أى ستفعلها هذه الآمة مع العلم بتحريمها أو مع الجهل بذلك مع كونها من أعمال الجاهلية المذمومة المحرمة فيجب على كل مسلم أن يحتنبها ، والمراد بالجاهلية هنا ما قبل المبعث ، سموا بذلك لفرط جهلهم ، وكلما عالف ما جاءت به الآنبياء والمرسلون فهو جاهلية ، قاله في الشرح ، وقال شيخ الإسلام أخبر بين أن بعض أمر الجاهلية لا يتركه الناس كلهم ذما لمن لم يتركه وهذا يقتضى أن ما كان من أمر الجاهلية وفعلهم فهو مذموم في دين الإسلام وإلا لم يكن في إضافة هذه المنكرات الحاهلية ذم لها ، ومعلوم أن إضافتها إلى الجاهلية خرج غرج الذم وهذا إلى الجاهلية ذرج غرج الذم وهذا الجاهلية الآولى ) وذلك يقتضى المنع من مشاجتهم في الجلة انهى . ولشيخنا رحمه الله مصنف لطيف فيا عالف فيه رسول الله بالحلة المهم أهل الجاهلية بلغ مائة وعشرين مسئلة قاله في فتح الجيد

(٢) قول (الفخر بالاحساب) أى التماظم على الناس بالآباء ومآثرهم وذلك جهل عظيم إذ لاكرم إلا بالتقوى ، قال تمالى ﴿ إِن أَكْرِمُكُم عند الله أتقاكم ﴾ ولابى داود عن أبى هريرة رضى الله عنه مرفوعا ، إن الله قد أذهب عنكم عبية الجاهلية و فخرها بالآباء إنما هو مؤمن تتى أو فاجر شتى الناس بنو آدم و خلق من تراب ، ليدعن رجال فخرهم بأقوام إنما هم فحم من فحم جهنم أو ليكونن أهون على الله من الجعلان التى تدفع النتن بأنفها ،

(٣) قوله ( والطعن فى الانساب ) أى ذمها وعيبها ، ولما عير أبو ذر رجلا بأمه قال له النبي على أعيرته بأمة إنك امرؤ فيك جاهلية ، متفق عليه فدل على أن الطمن فى الانساب من عمل الجاهلية ، وأن الرجل مع فضله وعلمه ودينه قد

والاستسقاء بالنَّجُوم، (۱) ، والنياحة (۲) » وقال « النائحةُ إذا لم تَثُبُّ قب\_\_\_\_\_لَ موتهــا (۳)

= يكونفيه بعض هذه الحصال المسهاة بجاهلية ويهودية و نصرانية ولا يوجب ذلك كفره ولا فسقه قاله شيخ الإسلام رحمه الله تعالى

(۱) قوله ( والاستسقاء بالنجوم ) أى نسبة المطر إلى النوء وهو سقوط النجم وهذا هو الشاهد من الحديث الترجمة فان اعتقد أن النجم تأثيراً فى نزول المطر فهذا شرك وكفر لنسبه المطر إلى غير من أنزله وهو الله وحده ، وأما إذا قال مطرنا بنوء كذا مع اعتقاد أن الله هو الفاعل لذلك لكن أجرى العادة بنزول المطر عند ظهور ذلك النجم فقد صرح ابن مفلح فى الفروع بتحريمه وكذلك صاحب الإلصاف ولم يذكرا خلافا ، وذلك أن القائل لذلك نسب ماهو من فعل الله الذي لا يقدر عليه غيره إلى خلق مسخر لا ينفع ولا يضر ولاقدرة له على شيء فيكون ذلك شركا أصغر والله أعلم

(۲) قوله (والنياحة) أى رفع الصوت بالندب على الميت وضرب الحدود وشق الجيوب لانها تسخط لقضاء الله وذلك ينافى الصبر الواجب، وهى من الكبائر لشدة الوعيد الواردفيها. وعن الاوزاعى أن عمر بن الحطاب سمع صوت بكاء فدخل ومعه غرة فال عليهن ضرباً حتى بلغ النائحة فضربها حتى سقط خارها، وقال أضرب فإنها تائحة ولاحرمة لها إنها لاتبكى بشجوكم إنها تهريق دموعها لاخذ دراهمكم، وإنها تؤذى موتاكم فى قبورهم وأحياء كم فى دورهم، لانها تنهى عن الصبر وقد أمر الله به، وتأمر بالجزع وقد نهى الله عنه وكان أهل الجاهلية يوصون بذلك كما قال الشاعر:

إذا مت فانعيني بما أنا أهله وشتى على الجيب يا ابنة معبد

فأما البكاء من غير نياحة وندب وشق جيب فحسن ولاينافي الرضاء بقضاء الله ، قاله شيخ الإسلام

(٣) قوله ( وقال : النائحة إذا لم تتب قبل موتها ) فيه أن التوبة تسكفر الذنب وإن عظم ، وهذا بجمع عليه في الجلة ويكفر أيضا بالحسنات الماحية والمصائب

تقام يوم القيامة وعليها سِرْبال من قطِران ، ودِرْع من جَرَب ('') ، رواه مسلم

ولها (٢) عن ذيد بن محالد رضى الله عنه قال : صلّى لنا رسولُ الله عنه قال : صلّى أنا رسولُ الله على إثر (١) سماء كانت من الليل (١) ، فقال انصرف (٢) أقبل على التاس (١) فقال : « هل تَذَرُونَ (١) ما ذا قال

= ودعاء المسلين بعضهم لبعض وبالشفاعة بإذن الله وعفو الله عن من شاء بمن لا يشرك به شيئاً

- (۱) قوله (تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب) قال القرطي : السربال واحد السرابيل وهي الثياب من سرابيل أهل النار ، يعني يلطخن بالقطران حتى يسكون اشتعالى النار في أجسادهن أعظم ووائحتهن أنتن وروى عن ابن عباس أن القطران : النحاس المذاب، والدرع : قيص المرأة وليسكون ألمهن يسبب الجرب أشد . وفيه معرفة الاربع التي من أمر الجاهلية وذكر الكفر في بعضها ، وأن من السكفر مالا يخرج من الملة ووعيد النائحة قاله المصنف رحه الله تعالى
- (۲) قوله ( ولهما ) أى البخارى ومسلم (عن زيد بن خالد الجهنى) صحابى مشهور ، مات سنة ثمان وستين وقيل غير ذلك وله خس وثمانون سنة قال ( صلى لنا رسول الله عليه أى سلى بنا فاللام بمعنى الباء . وفيه إطلاق ذلك بجازاً وإتما الصلاة لله ، قاله المافظ ابن حجر
  - (٣) قَوْلِه ( صلاة الصبح بالحبيبة ) بتخفيف يامما وقد نثقل
- (٤) قوله (على إثر ) بكسر الهمزة وسكون الثاء على المشهور وهو مايعقب ئىء
- (٥) قوله (سماء كانت من الليل ) أى مطر ، والسماء يطلق على كل ما ارتفع
  - (٦) قَوْلِه ( فلما انصرف ) من صلاته إلى المأمومين كما يدل عليه
    - (٧) قُلِه ( أقبل على الناس ) ويحتمل أنه أراد السلام
- (٨) قوله ( فقال مل تدرون) لفظ استفهام ومعناه التنبيه ، وفي النسائي و ألم

رَبُكُمُ ؟ قالوا: اللهُ ورسوله أعلم () . قال: «قال: أصبح من عبادى () مؤمن بي وكافر ، فأمّا مَن قال مُطِرنا بفضل اللهِ ورحمته () فألم مؤمن بي وكافر بالكوكب، وأمّا مَن قال مُطِرنا بِفَوْء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب ()

- (۱) قوله (قالوا: الله ورسوله أعلم) وفيه حسن الآدب للمستول إذا سئل عما لا يعلم وجب عليه أن يكل العلم إلى عالمه وذلك يجب
- (٢) قوله (قال أصبح من عبادى) الإضافة منا العموم بدليل التقسيم إلى (مؤمن وكافر)
- (٣) قوله (فاما من قال مطرنا بفضل الله ورحمته ) والفضل والرحمة صفتان في تمالى، ومذهب أهل السنة والجماعة أن ما وصف الله به تفسه أو وصفه به رسو له من صفات الذات كالحياة والعلم وصقات الأفعال كالرحمة التي يرحم بها عبادة، كلها صفات لله قائمة بذاته ليست قائمة بغيره، فتفطن لهذا فقد غلط فيه طو الف قاله في فتح الجيد
- (٤) قوله (فذلك مؤمن بى) لأنه فسب الفعل إلى فاعله والنعمة إلى المنعم بها (كافر بالكوكب)
- (ه) قوله ( وأما من قال مطرنا بنوء كذا وكذا فذلك كافر بى مؤمن بالكوكب) حيث جعل النوء تأثيرا في إنزال المطر الآنه شرك في الربوبية ، والمشرك كافر . وفيه معرفة قوله أصبح من عبادى مؤمن بى وكافر بسبب نزول النعمة والتفطن المكفر في هذا الموضع قاله المصنف رحمه الله تعالى

<sup>=</sup> تسمعوا ما قالوبكم الليلة؟، وهذا من الآحاديث القدسية. وفيه إخراج العالم للسعلم المسئلة بالاستفهام عنها لقوله: أتدرون ( ماذا قال ربكم ) قاله المصنف

ولهما('' من حديث ابن عباس معناه . وفيه : قال بعضهم لقد صدق نوم كذا وكذا ، فأنول الله هـذه الآية ﴿ فَلَا أُقْسَمُ 'بَمَوَاقِعِ النَّبُحُومِ ﴾ إلى قوله ﴿ تُمَكَذَّبُونِ ﴾

(١) قوله (ولهم) أى البخارى ومسلم (من حديث ابن عباس معناه ، وفيه قال بعضهم لقد صدق نوء كذا وكذا . (فأنزل الله هذه الآية (فلا أقسم بمواقعالنجوم) إلى قوله . (وتجعلوا رزق كم أنكم تكذبون ) هذا قسم من الله عز وجل يقسم بما شاء من خلقه على ما شاء ، وجواب القسم (إنه لقرآن كريم) ، فتسكون لاصلة لتأكيد النفى فتقدير السكلام : ليس الامر كازعتم فى القرآن أنه سحر أو كهانة بل هو قرآن كريم ومواقع النجوم ، قال ابن عباس يعنى نجوم القرآن فإنه نزل جلة من السهاء العليا ومواقع الندنيا مم نزل مفرقا فى السنين بعد ، ثم قرأ ابن عباس هذه الآية ، ومواقع انجوم مطالعها ومشارقها واختاره ابن جرير

وقوله ﴿ وَإِنهُ لَقَسَمُ لُو تَعْلَمُونَ عَظْمٍ ﴾ قال ابن كثير وإن هذا القسم الذي أقسمت به لقسم عظيم لو تعلمون عظمته لعظمتم المقسم به عليه

قوله ( إنه لقرآن كريم ) هذا هو المقسم عليه وهو القرآن أى إنه وحى الله وتنزيله وكلامه لا كما يقول السكفار إنه سحر أو كهانة أو شعر ، والسكريم المبحثير الحتير العظيم وهو من كل شىء أحسنه وأفضله . قال الازهرى : السكريم اسم جامع لما يحمد والله تعالى كريم جميل الفعال وإنه لقرآن كريم يحمد لما فيه من الهدى والبيان والعلم والحكة

قوله ( في كتاب مكنون ) أى معظم عنوظ موقر ، قاله ابن كثير ، قال ابن القيم اختلف المفسرون في هذا فقيل : هو اللوح المحفوظ ، والصحيح أنه الكتاب الذي بأيدى الملائدكة وهو المذكور في قوله ( في صحف مكرمة مرفوعة مطهرة بأيدي سفرة كرام برره ) ويدل على هذا قوله ( لا يحسه إلا المطهرون ) فهذا يدل على أنه بأيديهم يمسونه . وقوله (لا يمسه إلا المطهرون )

#### ٣١ - باب

قول الله تعالى ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَخُبُّ الله ﴾ الآية (١)

= قال ابن عباس الكتاب الذى فى السهاء، وفى رواية: ﴿ لا يمسه إلا المطهرون فأما فى الدنيا فإنه يعنى الملائدكة، وقال قتادة: لا يمسه عند الله إلا المطهرون فأما فى الدنيا فإنه يمسه المجوسى النجس والمنافق الرجس، واختار هذا القول كثيرون منهم ابن القيم ورجحه وقال ابن زيد: زعمت قريش أن هذا الفرآن تنزلت به الشياطين فأخبر الله تعالى أنه لا يمسه إلا المطهرون، كما قال تعالى ﴿ وما تنزلت به الشياطين وما ينبغى لهم وما يستطيعون إنهم عن السمع لمعزولون ﴾ قال ابن كثير: هذا قول جيد وهو لا يخرج عن القول قبله، وقال البخارى فى صحيحه: فى الآية لا يحد طعمه إلا من آمن به. قال ابن القيم: هذا من إشارة الآية وتنبيهها وهو أنه لا يمتذ به وبقراءته وفهمه وتدبره إلا من يشهد أنه كلام الله تسكلم به حقا وأنزله على رسوله وحياً. وقال آخرون لا يمسه إلا المطهرون من الجنابة والحدث وافغط الآية خبر، ومعناه الطلب، والمراد بالقرآن ههنا المصحف، واحتجوا على ذلك بما رواه مالك فى الموطأ أن السكتاب الذى كتبه رسول الله على المرو ابن عن من أن لا يمس القرآن إلا طاهر

وقوله ( تنزيل من رب العالمين ) قال ابن كثير هذا القرآن منزل من اقه رب العالمين و ليس كما يقولون إنه سحر أو كهانة أو شعر

(۱) قوله (باب قول الله تعالى ﴿ ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم كعب الله والذين آمنوا أشد حباً لله ﴾ الآية ) لما كانت محبة الله سبحانه هي أصل دين الإسلام فبكالها يكل وبنقصها ينقص توحيد العبد ، نبه المصنف رحمه الله على ذلك بهذه الترجمة بالآية ، قاله في فتح المجيد . قال ابن كثير في الآية : يذكر تعالى حال المشركين في الدنيا وما لهم في الآخرة من العذاب والنكال حيث جملوا لله أنداداً أي أمثالا ونظراء يحبونهم كحب الله ، أي يساوونهم بالله في المحبة والتعظيم انتهى . وهذا اختيار شيخ الإسلام في الآية ، هم بين تعالى أن عبة ...

ـــ المؤمنين لله أشدمن محبة أصحاب الانداد لاندادهم وإنما ذمر ا بأن شركوا بين الله وبين أندادهم في المحبة ولم يخلصوها كمحبة المؤمنين له كما أخبر الله عنهم وهم في النار ، وأنهم يقولون لآلُحتهم وأندادهم وهي عضرة معهم في العذاب ﴿ تَاقُّهُ إِن كُنَا لني صلال مبينُ إذْ تسويكمُ برب العالمين ﴾ ، ومعلوم أنهم ما سووهمُ به في الخلق والربوبية ، وإنما سروهم به فى المحبة والتعظم . وقال تعالى ﴿ قُلُّ إِنْ كُنْتُمْ تَحْبُونُ الله فاتبعونى يحببكم الله) ، وهذه تسمى آية المحنة ، قال بعضَ السَّلف: ادعى قوم عبة الله فأنزل الله تعالى آية المحنة ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تَحْبُونَ الله فَاتْبَعُونَى يَحْبُبُكُمُ الله ﴾ إشارة إلى دليـل الحبة وثمرتها وفائدتها ، فدليلها وعلامتها اتباع الرسول عليهم وفائدتها وثمرتها محبة المرسل إليكم فما لم تحصل منكم المتابعة فمحبتكم له غير حاصلة وعبته لكم منتفية . ومن لازم عبسة الله عبسة أنبيائه ورسله وملائسكته وكتبه والصالحين من عباده وكراهة ما يكرهه الله سبحانه ومعاداة أعدائه وموالاة أوليائه فلا تحصل كال محبـة الله الواجبة إلا بكمال ذلك وإيثاره على ما تهواه النفوس، فن ادعى محبة الرسول بدون متابعته وتقديم أوله فقد كذب. وذكر أبو بكر الكتاني أن الاسباب الجالبة لحبية الله عشرة : أحدها قراءة القرآن بالتدبر والتفهم لمعانيه وما أريد به . الشاتي التقرب إلى الله تعالى بالنوافل بعد الفرائض. الشالث دوام ذكره على كل حال باللسان والقلب والعسل والحال فنصيبه من الحبة على قدر هذا . الرابع إيثار عابه على محابك عند غلبة الهوى . الحامِس مطالعة القلب لاسمائه وصفاته ومشاهدتها وتقلبه في رياض هذه المعرفة وميادينها . السادس مشاهدة بره وإحسانه ونعمه الظاهرة والباطنـة . السابع وهو أعجبها انكسار القلب بين يديه . الثامن الحلوة وقت النزول الإلهي وتلاوة كتابه ثم ختم ذلك بالاستغفار والتوبة . التاسع بجالسة المحبين الصادقين والنقاط أطيب تمرات كلامهم ولا تتكلم إلا إذا ترجحت مصلحة الكلام وعلمت أن فيه مزيداً لحالك ومنفعة لغيرك . العاشر مباعدة كل سبب يحول بين القلب وبين الله عز وجل ، فن هذه الاسباب العشرة وصل الحبون إلى منازل الحبة ودخلوا على الحبيب . وفيه معرفة تفسير آية البقرة وأن من اتخذ نداً تساوى محبته محبـة الله فهو الشرك الآكبر، وإن من المشركين من يحب الله حباً شديداً، قاله المصنف رحه الله تعالى

وقوله ﴿ قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمُ وَأَبْنَاؤُكُمْ \_ إِلَى قوله \_ أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللهِ ورسولهِ ('' ) الآية ·

عن أنس (٢) ، أن رسول الله ﴿ الله عَلَيْكُ قَالَ ﴿ لَا يُؤْمِنُ أَحَـٰدُكُمُ عَن أَنسُ اللهُ عَنْ أَحْرِجاه حَيْ أَكُونَ أَحْبُ إِلَيْهِ مِن وَلَدِهِ وَوَالِدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ أخرجاه

(۱) قوله: وقول الله تعالى (قل إن كان آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم وأزواجكم وعشير تمكم وأموال اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها ومساكن ترضونها أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد فى سبيله فتربصوا حتى يأتى الله بأمره والله لا يهدى القوم الفاسقين ). قال ابن كثير: أى إن كانت هذه الاشياء أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد فى سبيله فتربصوا أى انتظروا ما ذا يحل بكم من عقابه ، روى الإمام أحمد وأبو داود واللفظ له من حديث عبد الرحن السلمى عن عطاء الحواسانى عن نافع عن ابن عمر رضى الله عنهما قال : سمعت رسول الله بالتهام أخد الما الله عنهما قال : سمعت رسول الله بالتهام الحواسانى عن نافع عن ابن عمر رضى الله عنهما قال : سمعت رسول الله بالتهام الحواسانى عن نافع عن ابن عمر رضى الله عنهما قال : سمعت رسول الله بالتهام الحواسانى عن نافع عن ابن عمر وضى الله عنهما قال : سمعت رسول الله بالتهام والوعيد على من كانت الثمانية أحب إليه من دينه ، قاله المصنف رحمه الله تعالى والوعيد على من كانت الثمانية أحب إليه من دينه ، قاله المصنف رحمه الله تعالى احدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين ، أخرجاه)أى

وقوله ( لا يؤمن ) أى لا يكون آتياً بالإيمان الواجب عليه ، فدل على أن من لم يكن الرسول أحب إليه من ولده ووالده بل ومن نفسه فهو من أصحاب السكبائر إن لم يكن كافراً . قال شيخ الإسلام فإنه لا يعهد ننى اسم مسمى أمر الله به ورسوله إلا إذا قرك بعض واجباته ، فإذا كان الفعل مستحباً فى العبادة لم ينفها لا نتفاء المستحب ولو صلح هذا الننى عن جهور المؤمنين اسم الإيمان والصلاة ونحو ذلك وهذا لا يقوله عاقل ، فن قال إنه ننى السكال فإن أراد المستحب فهذا لم يقع قط فى كلام الله ورسوله ، انتهى ملخصا . وفيه أن الاعمال من الإيمان لأن المحبة عمل القلب وأن محبة الرسول ملكية واجبة تابعة لمحبة الله لازما لها على المناهد النفيد

اليخارى ومسلم

و لهما (' عنه قال: قالرسول الله ﷺ « ثلاث مَن كَنَّ فِيهُ وَجَدَبُهِنَّ حَلَاثُ مَن كَنَّ فِيهُ وَجَدَبُهِنَّ حَلاوةَ الإيمان : أَنْ يكونَ اللهُ ورسولُهُ أَحَبً إليه بما سِواهما ، وأن يحب المرء لا يحبّه إلّا لله ، وأن يكرة أن يعود في الكفر بعد إذ

= فانها عبة نه ولاجله تريد بريادة عبة انه في قلب المؤمن وتنقص بنقصها . وفيه وجوب تقديم عبته باللغ على النفس والاهل والمال وأن نفى الإيمان لا يدل على الحروج من الإسلام ، قاله المصنف رحمه انه . قال شيخ الإسلام والتزموا شرائعه تعالى : وعامة الناس إذا أسلموا بعد كفر وولدوا على الإسلام والتزموا شرائعه وكانوا من أهل الطاعة نه ورسوله فهم مسلمون ومعهم إيمان بحمل لسكن دخول حقيقة الإيمان إلى قلوبهم يحصل شيئا فشيئا إن أعطاهم انه ذلك وإلا فكثير من الناس لا يصلون إلى الجهاد ولو شكه كوا لشكوا ولو أمروا بالجهاد لما جاهدوا إذ ليس عندهم من علم اليقين ما يدرأ الريب ولا عندهم من علم اليقين ما يدرأ الريب ولا عندهم من قوة الحب نه ورسوله ما يقدمونه على الاهل والمال فهؤلاء إن عوفوا من الحنة وماتوا دخلوا الجنة ، وإن ابتلوا بمن يدخل عليهم شبات توجب ريبهم فإن لم وماتوا دخلوا الجنة ، وإن ابتلوا بمن يدخل عليهم شبات توجب ريبهم فإن لم ينعم افته عليهم بما يزيل الريب وإلا صاروا مرتابين وانتقلوا إلى نوع من النفاق انتهى

(۱) قوله (ولهما) أى البخارى ومسلم (عن أنس رضى الله عنه قال: قال رسول الله يُلِيِّةٍ وثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه بما سواهما) ثنى الضمير لتلازم المحبتين (موأن يجب المرء لا يحبه إلا فله وأن يكره أن يمود فى الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف فى النار ،) قال شيخ الإسلام: أخبر عليه أن هذه الثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان فحلاوه الإيمان المتضمنة للذة والفرح تتبع كمال محبة المعبد فه وذلك بثلاثة أمور تمكيل هذه الحبة وتفريغها ودفع ضدها فتكيلها أن يكون الله ووسوله أحب اليه بما سواهما فإن محبة الله عا سواهما ، وتفريغها: يأصل الحب ، بل لابد أن يكون الله ورسوله أحب اليه عا سواهما ، وتفريغها: أن يكره ضد الإيمان كما يكره أن يحب المرء لا يحبه إلا فله ، ودفع ضدها: أن يكره ضد الإيمان كما يكره أن يقذف فى النار أنهى ، ويجب معرفة الفرق بين الحبة قه والحبة مع الله فن أحب يقذف فى النار أنهى ، ويجب معرفة الفرق بين الحبة قه والحبة مع الله فن أحب يقذف فى النار أنهى ، ويجب معرفة الفرق بين الحبة قه والحبة مع الله فن أحب يقذف فى النار أنهى ، ويجب معرفة الفرق بين الحبة قه والحبة مع الله فن أحب يقذف فى النار أنهى ، ويجب معرفة الفرق بين الحبة قه والحبة مع الله فن أحب يقذف فى النار أنهى ، ويجب معرفة الفرق بين الحبة قه والحبة مع الله فن أحب يقذف فى النار أنهى ، ويجب معرفة الفرق بين الحبة قه والحبة مع الله فن أحب يقد في النار أنه في النار أنه في أنه المراه الم

أَنْقَدَهُ اللهُ منه كما يَكُمَ أُنَّ يُقْذَفَ في النار » ، وفي رواية « لا يَجِدُ أحرَّ حلاوةَ الإيمان حتى » إلى آخره ())

وعن ابن عباس قال: مَن أَحَبَّ في الله ، وأَ بغض في الله ، ووالَىٰ في الله وعادَىٰ في الله ، فإنما تَذالُ وَلَا يَهُ اللهِ بذلك ، ولَن يَجِد

\_\_علوقاكا يحب الله فقد جعله نداً لله وهذه المحبة تضره ولا تنفعه ، وأما منكان الله أحب اليه بما سواه وأحب أنبيائه وعباده الصالحين له فحبه لله هو أنفع الاشياء والفرق بين هذين من أعظم الامور . قال يحيى بن معاذ: حقيقة الحب في الله أن لا يزيد بالبر ولا ينقص بالجفاء

(۱) قوله (وفي رواية ولا يجد أحد حلاوة الإيمان حتى ، إلى آخره) هذه الرواية ذكرها البخارى في الادب المفرد من صحيحه ولفظه لا يجد أحد حلاوة الإيمان قال النووى معنى حلاوة الإيمان استلذاذ الطاعات وتحمل المشاق وإيثار ذلك على أغراض الدنيا . وفيه أن للإيمان حلاوة قد يجدها الإنسان وقد لا يجدها ، قاله المصنف رحمه الله

(۲) قوله ( وعن ابن عباس) رضى الله عنها قال من أحب فى الله وأبغض فى الله ووالى فى الله وعادى فى الله فإنما تنال ولاية الله بذلك وان يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلائه وصومه حتى يكون كذلك ، وقد صارت عامة مؤاحاة الناس على أمر الدنيا وذلك لا يجدى على أحله شيئا رواه ابن جرير ) وأخرج ابن أبى شيبة وابن أبى حاتم الجلة الأولى منه فقط

قوله (من أحب في الله) أي أحب أهل الإيمان بالله وطاعته من أجل ذلك

قوله (وأبغض في الله ) أى أبغض من كفر بالله وأشرك به وفسق عن طاعته وإن كان أقرب قريب اليه

قوله (ووالى فى الله ) أى والى أوليا.ه .

قوله ( وعادى فى الله ) أى عادى أهل معصيته و إن كان أقرب قريب ، =

= وجاهد أعداء، ونصر أنصاره ، وكلما قويت محبة العبدية فى قلبه قويت هذه الاعمال المترتبة عليها وبكالها يكمل توحيد العبد ، ويكون ضعفها على قدر ضعف محبة العبد لربه ، فستقل ومستكثر وعروم

قوله ( فإنما تنال ولاية الله بذلك ) أى توليه لعبده . ولاية بفتح الواو لا غير الآخوة والنصرة والحبة ، وبالكسر الإمارة والمراد هنا الآول قاله فى فتح المجيد ، ولحبة الله شروط ذكرها العلامة ابن القم فى قوله :

شرط المحبة أن توافق من تحب على محبته بلا نسكران فاذا ادعيت المحبة مع خدلا فك ما يحب فأنت ذو بهتان أتحب أعداء الحبيب وتدعى حباله ما ذاك في إمكان وكذا تعادى جاهدا أحبابه أين المحبدة يا أعا الشيطان

قوله (ولن يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصومه حتى يكون كذلك) أى حتى يحب في الله ويبغض في الله ويوالى في الله ويعادى في الله ولاحد والطبراني عن الذي علق قال ولا يحد العبد صريح الإيمان حتى يحب في الله ويبغض في الله فإذا أحب في الله وأبغض في الله فقد استحق الولاية ، وفي حديث أبي أمامة مرفوعا و من أحب لله وأبغض لله وعادى لله وأعطى لله ومنع لله فقد استكل الإيمان ، رواه أبو داود . وفيه معرفة أعمال القلب الاربع ومنع لله تنال ولاية الله إلا بها ولا يجد أحد طعم الإيمان إلا بها ، قاله المصنف وحه الله تعالى

قوله (وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا) هذا فى زمن ابن عباس رضى الله عنهما، فسكيف لو رأى مؤاخاة أهل زماننا على السكفر والفسوق والعصيان

قوله ( وذلك لايجدى على أهله شيئًا ) يعنى أنه إذا ضعف داعى الإيمان =

رواه ابن جرير . وقال ابنُ عباس في قولِه ﴿ وَتَقَطَّعَتْ بهمُ الْاسْبَابِ ﴾ قال: المودَّة

= أحب دنياه و إبثار ما يهواه على ما يحبه الله ورسوله وذلك غير نافع لهم بل يضر فى العاجل و الآجل ، فالله المستعان . وفيه فهم الصحابى للواقع أن عامة المؤاخاة على أمر الدنيا ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

قوله ( وقال ابن عباس فى قوله تعالى ﴿ وتقطمت بهم الأسباب ﴾ قال المودة ) هذا الآثر رواه عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم والحاكم وصححه

وقوله ( المودة ) أى التي كانت بينهم في الدنيا خانتهم أحوج ما كانوا إليها كا قال تعالى ﴿ إِنَّمَا تَعْبِدُونَ مِن دُونَ اللَّهِ أُوثًا مَا مُودَةً بِينِهُمْ فَي الْحِياةُ الدُّنيا ثم يوم القيامة يكفر بعضكم ببعض وبلعن بعضكم بعضا ومأواكم النار ومالكم من ناصرين ﴾ وقال العلامة أبن الفم رحمه الله تعالى : في قوله ﴿ إِذْ تَبِرأَ الَّذِينَ اتَّبِعُوا ا ورأرا العذاب وتقطعت بهم الاسباب ﴾ الآيتين فهؤلاً المتبوعين كانوا على الهدى وأتباعهم ادعوا أنهم على طريقتهم وهمنهاجهم ، وهم مخالفون لهم سالـكون غير طريقهم ويزعمون أن محبتهم لهم تنفعهم مع مخالفتهم فيتبرؤون منهم يوم القيامة فإنهم اتخذوهم أولياء من دون الله وهذا حال كل من انخذ من دون الله وليجة وأولياء يوالى لهم ويعادى.لهم ويرضى لهم ويغضب لهم ، فإن أعماله كلها باطلة يراها يوم القيامة حسرات عليه إذلم يجرد موالاته ومعاداته وحبه وبغضه وانتصاره وإيثاره لله ورسوله ، فأبطل الله عز وجل ذلك العمل كله وقطع تلك الاسباب ولا يبتى إلا السبب الواصل بين العبد وربه ، وتجريده عبادته 🗖 وحده ولوازمها من الحب والبغض والعطاء والمنع والموالاة والمعاداة وتجريد متابعة رسوله تجزيدا بريئا من شوائب الالتفات إلى غيره فصلا عن تقديم قول غيره عليه ، فهذا السبب الذي لا ينقطع بصاحبه ، انتهى ملخصا . وفيه معرفة تفسير ﴿ وتقطعت بهم الاسباب ﴾ قاله المصنف رحمه اقه تعالى .

#### ۲۲ - باب

قولِ الله تعالى ﴿ إِنَّمَا ذُلَّكُمُ الشَّيْطَانُ يُغَوِّفُ أُولِيَّاءُهُ ، فلا يَخْدَبُ مُؤْمِنِينَ (') ﴾ تخصص أفوهم ومحافونِ إنْ كنتُمْ مُؤْمِنينَ (') ﴾

(١) قُولِه ( باب قول الله تعالى ﴿ إِنَّمَا ذَلَكُمُ الشَّيْطَانُ يَخُوفُ أُولِياءُ فَلاَ تخافوهم وعافون إن كنتم مؤمين ) وهذا نهى من الله تعالى للؤمنين أن يخافوا غيره وأمر لهم أن يقصروا خوفهم عليه فلا يخافون إلا إياه وهذا هو الإخلاص الذي أمر الله به عباده ورضيه منهم فالخوف من أفضل مقامات الدين وأجلها . وأجمع أنواع العبادة التي يجب إخلاصها لله تعالى . قال ابن القم رحمه الله تعالى : ومَّن كيدُّ عدو الله أنه يخوف المؤمنين من جنده وأوليَّاتُه لئلا يجاهدوهم ولا يأمروهم بمعروف ولا ينهوهم عن منكر ونهانا أن نخافهم ، قال : والمعنى عند جميع المفسرين : يخوفهم بأوليائه ، قال فتادة يعظمهم فى صدوركم فَـكُلَّا قَوَى إِيمَانَ العبد زال خوف أولياء الشيطان من قلبه وكلَّا ضعف إيمانهُ قوى خوفه منهم ، فدلت الآية على أن إخلاص الحوف من كالشروط الإيمان . وقال أيضاً : الحوف عبودية القلب فلا يصلح إلا لله كالذل والإنابة والحبة والتوكل والرجاء وغيرها من عبودية القلب . والحوف من حيث هو ثلاثة أقسام : أحدها خوف السر ، وهو أن يخاف من وثن أو طاغوت أن يصيبه بما يكره ، كا قال تعالى عن قوم هو د ﴿ إِن نَقُولَ إِلَّا اعتراكُ بِعض آلْمُتنا بسوء ﴾ الآية ، وقال تعالى ﴿ وَيَحْوَفُونَكَ بِالذِّينِ مِن دُونِهِ ﴾ فعباد القبور. وتحوها من الاوثان يخافونها ويخوفون بها أمل التوحيد إذا أنكروا عبادتها وهذا ينافى التوحيد . الثانى أن يترك الإنسان ما يجب عليه من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر خوفًا من بعض الناس ، وهذا محرم وهو نوع شرك بالله ينافي كال التوحيد، وفي الحديث يقول الله تمالي للعبد يوم القيامة . مامنعك إذ رأيت المنكر أن لا تغيره ؟ فيقول : يارب خشية الناس. فيقول : إياى كنتُ أحقَّ أن تخشى ، الثالث الحوف الطبيعي كالحوف من عدو أو سبع فهذا لايذم ، قال تمالى عن موسى ﴿ إِنَّى أَعَافَ أَنْ يَقْتَلُونَ ﴾ وفيه معرفة تفسير آية آل =

وقوله : ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مُسَاجِدَ اللهِ مَنْ آمَنَ بَاللهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ وأَقَامَ الصَّلاةَ وآنَىٰ الزَّكَاةَ ولم يَغْشَ إلا الله ('' ﴾ الآية .

وقوله ﴿ ومِنَ الناسِ مَنْ يقولُ آمَنَّا باللهِ فإذا أُوذِي في اللهِ جَعَلَ فِتْنَة الناس كعذابِ الله(٢٠) ﴿ الآية

= عمران ، وأن إخلاص الخوف لله من الفرائض ، وذكر ثواب من فعله وذكر عقاب من فعله وذكر عقاب من تركه قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله (وقول الله تعالى ﴿ إِنَّمَا يَمَمَّ مَسَاجِدُ اللهُ مِن آمَنَ بِاللهُ واليَّوْمُ الآخِرُ وأَقَامُ الصلاة وآتَى الزّكاة ولم يخش إلا الله ﴾ الآية ) أخبر تعالى أن مساجد الله لا يعمرها بالطاعة والعمل الصالح إلا أهل الإيمان بالله واليوم الآخر ، الذين آمنوا بقلوبهم وعملوا بجوارحهم وأخلصوا له الحشية دون ما سواه فأثبت لهم عمارة المساجد بعد أن نفاها عن المشركين

قوله (ولم يخش إلا الله) وهذا هو الشاهد من الآية الترجمة. قال ابن عطية يريد خشية النعظيم والعبادة والطاعة ولا محالة أن الإنسان يخشى المحاذير الدنيوية وينبغى أن يخشى فى ذلك كله قضاء الله وتصريفه. قال فى قرة العيون لآن النفع والضر إنما يكون بمشيئته فما شاء الله كان ومالم يشأ لم يكن

وقوله ( فعسى أولئك أن يكونو ا من المهتدين ) قال ابن أبي طلحة عن ابن عباس يقول إن أولئك هم المهتدون وكل دعسى، فى القرآن فهى واجبه، وقال محد ابن إسحن : وعسى من الله حق ، وفيه معرفة تفسير آية براءة ، قاله المصنف رحمه الله

(۲) قوله (ومن الناس من يقول آمنا بالله فاذا أوذى فى الله جمل فتنة الناس كعذاب الله . الآية ) قال ابن القيم رحمه الله تعالى : أخبر تعالى عن حال الداخل فى الإيمان بلا بصيرة أنه إذا أردى فى الله جعل فتنة الناس وهى أذاهم أو تيلهم له بالمكروه وهو الآلم الذى لا بد أن ينال الرسل وأتباعهم ممن خالفهم ، جعل ذلك فى الفرار منه وتركه السبب الذى يناله به كعذاب الله للذى عناله به كعذاب الله للذى عناله به كعذاب الله الذى

عن أبي سعيد رضى الله عنه مرفوعاً (١) « إنَّ من ضُعْف اليقين أنْ تُرْضَىَ النِّ سَخُطِ الله ،

= قر منه المؤمنون بالإبمان ، فالمؤمنون لدكال بصيرتهم فروا من ألم عذاب الله إلى الإيمان وتحملوا ما فيه من الآلم الزائل المفارق عن قريب ، وهذا لعنمف بصيرته فر من ألم أعداء الرسل إلى موافقتهم ومتابعتهم ففر من ألم عذابهم إلى ألم عذاب الله وغين كل الفين إذ استجار من الرمضاء بالنار وفر من ألم ساعة إلى ألم الآبد ، وإذا نصر الله جنده وأولياءه قال : إنى كنت معكم والله أعلم بمسالطوى عليه صدره من النفاق انهى وإنما حل ضعيف البصيرة على أن جعل فتنة الناس كعذاب الله الحوف منهم أن ينالوه بما يكره وذلك من جملة الحوف من غير الله ، وهذا وجه مطابقة الآية للترجمة قاله في الشرح . وفيه معرفة تفسير من غير الله ، وهذا وجه مطابقة الآية تعالى . وفيه الحوف من مداهنة الحلق في الحق والمعصوم من عصمه الله ، قاله في فتح الجيد

(4) قوله ( وعن أبي سعيد رضى الله عنه مرفوعاً : وإن من ضعف اليقين أن نرضى الناس بسخط الله وأن نحمدهم على رزق الله وأن نذمهم على ما لم يؤتك الله إن رزق الله لا يجره حرص حريص ولا يرده كراهية كاره ، ) هذا الحديث رواه أبو نديم في الحلية والبيهتي وأعله بمحمد بن مروان السدى . وقال ضعيف . وفيمه أيضاً عطية العوفي ذكره الذهبي في الضعفاء والمتروكين ، ومعنى الحديث صحيح وتمامه و وأن الله بحكمته جعل الروح والفرح في الرضى واليقين ، وجمل المم والحزن في الشك والسخط ،

قوله (إن من ُضعف اليقين) الضعف بالضم ويحرك ضد القرة والضعف بالفتح فى الردى وبالضم فى البدن واليقين كال الإيمان . قال ابن مسعود اليقين الإيمان كله والصبر لصف الإيمان ، رواه أبو نعيم فى الحلية والبيهتى فى الزهد من حديثه مرفوعاً

قوله (أن ترضى الناس بسخط الله )أن تؤثر رضاهم على رضى الله وذلك إذا لم يقم بقلبه من إعظام الله وإجلاله وهيبته ما يمنعه من استجلاب رضى =

# وأَنْ تَحْمَدُهُمْ عَلَى رِزْقِ الله ، وأَنْ تَذُمَّهُم عَلَى مَا لَمْ يُؤْتِكَ الله . إِنَّ رَزِقَ الله . إِنَّ رَزِقَ اللهِ يَكُونُهُ حِرْصُ حَرِيص ، ولا يَرُدُّه كراهِيَةٌ كارِه

= المخلوق بما يجلب له سخط خالقه وربه ومليكه الذى يتصرف فىالقلوب ويفرج السكروب ويغفر الذنوب، وبهذا الاعتبار يدخل فى نوع من الشرك، لآنه آثر رضى المخلوق على رضى الله وتقرب إليه بما يسخط الله ولا يسلم من ذلك إلا من سلمه الله ووفقه لمعرفته و معرفة إثبات صفاته على ما يليق بجلاله، وتغزيهه تعالى عن كل ما ينافى كاله، ومعرفة توحيده فى ربوبيته والاهيته، قاله فى فتح المجيد. وقال ابن رجب رحه الله تعالى: فن تحقق أن كل مخلوق فوق التراب فهو تراب فكيف يرضى التراب ؟ أو كيف يرضى التراب بسخط الملك الوهاب؟ إن هذا لشىء عجاب

قوله (وأن تحمدهم على رزق الله) أى على ما وصل إليك من أيديهم بأن تضيفه إليهم وتحمدهم عليه، والله تعالى هو الذى كتبه لك ويسره لك فإذا أراد أمرأ قيض له أسباباً، ولا ينافى هذا حديث و من لا يشكر الناس لا يشكر الله ، لكون الله ساقه على أيديهم فتدعو لهم أو تدكافتهم لحديث و من صنع إليكم معروفاً فكافئوه ، الحديث

قوله (وأرن تذمهم على ما لم يؤتك الله ) لأنه لم يقدر لك ما طلبته على أيديهم ، فلو قدر ساقه إليك ، فن علم أن الله سبحانه هو المنفرد بالعطاء والمنع بمشيئته وإرادته وأنه الذي يرزق العبد بسبب وبلا سبب ومن حيث لا يحتسب لم يسأل حاجته إلا منه وحسده ولم يمدح مخلوقاً على رزق ولم يذمه على منع ويفوض أمره إلى الله ويعتمد عليه في أمر دينه ودنياه ، ولعل ما منع من ذلك يكون خيراً له ويحسن الظن بافله سبحانه ولا يرغب إلا إليه ولا يخاف إلا من ذبه ، وقد قرر النبي بالله سبحانه ولا يرغب إلا إليه ولا يخاف إلا من حريص ولا يرده كراهية كاره ، كما قال تعالى في ما يفتح الله للا يجره حرص عريص ولا يرده كراهية كاره ، كما قال تعالى في ما يفتح الله للناس من رحمة فلا عسك لها وما يمسك في القيام بأمر الله وما وعد أهل طاعته ، ويتضمن القيام بقدر الله وخلقه وتدبيره فإذا أرضيتهم بسخط الله لم تكن موقتاً لا بوعده ولا برزقه حي

وعن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله ﷺ قال : « مَنِ اللهَ سَرَضَى اللهُ عنه الناسَ ، اللهَ سَرَضَى اللهُ عنه وأرضَى عنه الناسَ ، ومَنِ النّسَ رضَى الناسِ بسَخَطِ الله سَخِطَ اللهُ عليه وأَسْخَطَ عليه الناس » رواه ابن حبّان في صحيحه (۱)

= فإنه إنما يحمل الإنسان على ذلك إما ميل إلى ما في أيديهم فيترك القيام فيهم بأمر الله لما يرجوه منهم ، وإما ضعف تصديقة بما وعد الله أهل طاعته من النصر والتأييد والثواب في الدنيا والآخرة فإنك إذا أرضيت الله نصرك ورزقك وكفاك مؤتنهم وإرضاؤهم بما يسخط الله إنما يكون خوفا منهم ورجاء لهم وذلك من ضعف اليقين ، انتهى . وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة . وفيه أن اليقين يضمف ويقوى ، وعلامة ضعفه ومن ذلك هذه الثلاث . قاله المصنف رحمه الله تعالى . وفيه أن الإيمان يزيد وينقص ، وأن الاعمال داخلة في مسمى الإيمان ، وإلا لم تكن هذه الثلاث من ضعفه وأضدادها من قوته ، قاله في الشرح

(۱) قوله (وعن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله به الله ومن التمس رضا الناس رضا الله بسخط الناس رضى الله عنه وأرضى عنه الناس ومن التمس رضا الناس بسخط الله سخط الله عليه وأسخط عليه الناس ، رواه ابن حبان في صحيحه ) . ورواه الترمذى عن رجل من أهل المدينة قال : كتب معاوية رضى الله عنه إلى عائشة رضى الله عنها أن اكتبى لى كتابا توصينى فيه ولا تمكثرى على فكتبت عائشة رضى الله عنها إلى معاوية و سلام عليك ، أما بعد فإنى سمعت رسول الله عليه يقول : من التمس رضا الله بسخط الناس كفاه الله مؤنة الناس ، ومن التمس رضا الله وكله الله إلى الناس ، والسلام عليك ، ورواه أبو نعيم فى الحلية

قوله (من التمس) أى طلب، قال شيخ الإسلام: وكتبت عائشة رضى الله عنها إلى معاوية ، وروى أنها رفعته و من أرضى الله بسخط الناس كفاه الله مؤنة الناس ، ومن أرضى الناس بسخط الله لم يغنوا عنه من الله شيئا ، هذا لفظ المرفوع ، ولفظ الموقوف و من أرضى الله بسخط الناس رضى الله عنه =

### ٣٧ - باب

# قول الله تعالى ﴿ وعلى اللهِ فَتُوَّكُّمُوا إِنَّ كُنَّتُم مُؤْمِنِينَ (' ﴾

= وأرضى عنه الناس ، ومن أرضى الناس بسخط الله عاد حامده من الناس له ذاما ، وهذا من أعظم الفقه فى الدين . فإن من أرضى الله بسخطهم كان قد اتقاه وكان عبده الصالح والله يتولى الصالحين والله كاف عبده ، ومن يتق الله يجمل له مخرجا ويرزقه من حيث لا يحتسب ، والله يكفيه مؤنة الناس بلا ريب ، وأما كون الناس كلهم يرضون عنه فقد لا يحسل ذلك لكن يرضون عنه إذا سلموا من الأغراض ، وإذا تبين لهم العاقبة ، ومن أرضى الناس بسخط الله لم يغنوا عنه من الله شيئا ، كالظالم الذى يمض على يديه . وأما كون حامده ينقلب ذاما فهذا يقع كثيراً ويحصل فى العاقبة فإن العاقبة للمثقين لا تحصل ابتداه ، انتهى فهذا يقع كثيراً ويحصل فى العاقبة فإن العاقبة للمثقين لا تحصل ابتداه ، انتهى

(١) قَوْلِه ( باب قول الله تعالى ﴿ وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين ﴾ ) . أواد المصنف رحمه الله بالترجمة بهذه الآية بيان أن التوكل فريضة يجب إخلاصها ته تمالى فإن تقديم المعلول يفيد الحصر ، أى : وعلى الله فتوكلوا لا على غيره ، فهو من أجمع أنواعُ العبادة وأعظمها . قال الإمام أحمد : التوكل عمــل القلب . وقال ابن القيم في الآية المترجم بها : جعل النوكلُ على الله شرطا في الإيمان فدل على انتفاء الإيمان عند انتفائه . وفي الآية الاخرى ﴿ وَقَالَ مُوسَى يَافُومُ إِنْ كُنتُمْ آمنتم باقه فعليه توكلوا إن كنتم مسلمين ﴾ فجعل دليَّل صحة الإسلام التوكل ، وكلُّما قوى إيمان المبدكان توكله أقوى ، وَإِذَا ضعف الإيمان ضعف التوكل وإذًا كان النوكل ضميفا كان دليلا على ضعف الإيمان ولا بد ، والله تعالى يجمع بين التوكل والعبادة ، وبين التوكل والإيمان ، وبين التوكل والتقوى، وبين التوكل والإسلام ، وبين النوكل والهداية ، فظهر أن التوكل أصل لجميع مقامات الإيمان والإحسان ولجيع أعمال الإسلام ، وأن منزلته منها كنزلة الجسد من الرأس . فكما لا يقوم الرآس إلا على البدن ، فسكذلك لا يقوم الإيمان ومقاماته وأعماله إلا على ساق النوكل . قال شيخ الإسلام رحم الله : ومَا رجا أحمد مخلوقا ولا توكل عليه إلا خاب ظنه فإنه مشرك ومن يشرك بالله فكأنما خر من السهاء فتخطفه الطير أو تهوى به الريح في مكان سحيق ، انتهى . والتوكل على غير الله 😑

# وقوله ﴿ إِنَّمَا المؤمنونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِّرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مُنَّا لَكُولُهُمْ وَاللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ وَجِلَتْ فُلُوبُهُمْ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَّا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَجِلَتْ اللَّهُ مُنْ أَنْ اللَّهُ مُنْ أَنَّا لِمُنْ أَلَّهُ مُنْ أَنَّا لِمُنْ أَنَّا اللَّهُ مُنْ أَنّالِهُ مُنْ أَنْ اللَّهُ مُنْ أَنْ اللَّهُ مُنْ أَنَّا لِمُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّا لِمُنْ أَلِنِهُ مُوالِمُوالِمُوالِمُ لِللَّا اللَّهُ مُنْ أَلَّا لِمُؤْمُ مُنْ أَلّ

= قسمان: أحدهما التوكل في الامور التي لا يقدر عليها إلا الله تعالى، كالذين يتوكلون على الاموات والطواغيت في رجاء مطالبهم من لصر أو حفظ أو رزق أو شفاعة ، فهذا شرك أكبر . الثاني النوكل في الاسباب الظاهرة ، كمن يتوكل على أمير أو سلطان فيها أقدره الله عليه من رزق أو دفع أذى ونحو ذلك ، فهو فوع شرك أصغر . والوكالة الجائزة هي توكيل الإنسان في فعمل ما يقدر عليه نيابة عنه لكن ليس له أن يعتمد في حصول ما وكل فيه بل يتوكل على الله في تيسير أمره الذي يطلبه بنفسه أو بنائبه ، وذلك من جملة الاسباب التي يجوز فعلها ولا يعتمد عليها بل يعتمد على المسبب الذي أوجد السبب والمسبب ، قاله في الشرح ، وفي الآية أن النوكل من الفرائيس وأنه من شروط الإيمان ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله (وقول الله تعالى ﴿ إنَّمَا المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم ﴾) قال البغوى: أى خافت و فرقت قلوبهم ، وقيل: إذا خوفوا بالله انقادوا خوفا من عقابه ، قال ابن عباس رضى الله عنهما فى الآية أن المنافقين لا يدخل قلوبهم شىء من ذكر الله عند أداء فرائعنه ولا يؤمنون بشىء من آياته ولا يتوكلون على الله ولا يصلون إذا غابوا ولا يؤدون زكاة أموالهم ، فأخبر الله أنهم ليسوا بمؤمنين ، ثم وصف المؤمنين فقال: ﴿ إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم ﴾ فأدوا فرائصه ، رواه ابن جرير وابن أبي حاتم .

وقوله (وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً) أى تصديقاً ويقيناً . وقد استدل الصحابة والتابعون ومن تبعهم من أثمة السلف بهذه الآية ولظائرها على أن الإيمان قول وعمل يزيد وينقص ، قال عمير بن حبيب الصحابى : إن الإيمان يزيد وينقص ، فقيل له : وما زيادته وما نقصانه ؟ قال : إذا ذكرنا الله وخشيناه فذلك زيادته ، وإذا غفلنا ونسينا وضيعنا فذلك نقصانه . وحكى الإجماع على ذلك النمافعى وأحمد وأبو عبيدة وغيرهم

وقوله (وعلى ربهم يتوكلون) أى يعتمدون عليه بقلوبهم مفوضين إليه أمورهم وحده لا شريك له ، فلا يرجون سواه ولا يقصدون إلا إياه ولا =

# الآية . وقوله ﴿ يَا أَيُّمَ النِّيُّ حَسَبُكَ اللَّهِ ﴾ الآية ''.

= يرغبون إلا إليه ، يعلمون أن ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن ، وأنه المتصرف في الملك وحده لا شريك له . وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة . وفي الآية وصف المؤمنين حقاً بثلاث مقامات من مقامات الإحسان وهي : الحوف ، وزيادة الإيمان ، والتوكل على الله وحده

وقوله ( الذين يقيمون الصلاة ) قال قتادة : إقامة الصلاة المحافظة علىمواقيتها ووصوئها وركوعها وسجودها وتلاوة القرآن فيهما والتشهد والصلاة على النبي برائج فيها هذا هو إقامتها

وقوله (وبمسارزقناهم ينفقون) الإنفاق عارزقهم الله يشمل إخراج الزكاة وسائر الحقوق العباد من واجب ومستحب. قال قتادة في قوله (وبما رزقناهم ينفقون) ، فانفقوا بما أعطاكم الله فإنما هذه الأموال عوار وودائع عندك يا ابن آدم أوشكت أن تفارقها . وهسنده الاعمال الحسة مستلزمة لباق الواجبات فلذا اقتصر عليها . وفيه معرفة تفسير آية الانفال ، قاله المصنف رحه اقد تمالي

(۱) وقوله ( يا أيه النبي حسبك الله ومن اتبعك من المؤمنين ) أى كافيك وكافى أتباعك ، وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى . قال ابن التيم رحمه الله : أى الله وحده كافيك وكافى أتباعك فلا تحتاجون معه إلى أحد فإن الحسب والدكفاية لله وحده كالتوكل والتقوى والعبادة ، قال تعالى ( وإن يريدوا أن يخدعوك فإن حسبك الله هو الذى أيدك بنصره وبالمؤمنين ) ففرق بين الحسب والتأييد فجعل الحسب له وحده وجعل التأييد له بنصره وبعباده ، فوائى على أهل النوحيد من عباده حيث أفردوه بالحسب فقال تعالى ( الذين قال لم الناس إن الناس قد جمعوا لدى فاخشوهم فزادهم إيماناً وقالوا حسبنا الله وقعم الوكيل ) ولم يقولوا حسبنا الله ورسوله ، فإذا كان هذا قولهم ومدح الرب تعالى لم فكيف يشرك بينه وبينهم فى حسب على الحسب ولم يشركوا بينه وبين رسوله ، فكيف يشرك بينه وبينهم فى حسب على الحسب ولم يشركوا بينه وبين رسوله ، فكيف يشرك بينه وبينهم فى حسب

## ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُو حَسْبُهُ ﴾

عن ابن عباس قال : ﴿ حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الوكيل ('' ﴾ قالهـا

= رسوله على من أمحل المحال الباطل انهى، وبهذا يتبين مطابقة الآية للترجمة، فإذا كان هو السكاني لمبده وجب أن لا يتوكل إلا عليه ومتى النفت إلى سواه وكله الله إلى من النفت إليه. وفيه معرفة تفسير آية آخر الانفال، قاله المصنف رحمه الله تعالى

رقوله (ومن يتوكل على الله فهو حسبه) قال ابن القيم رحمه الله تعالى : فهو حسبه) أى كافيه وواقيه فلا مطمع فيه لعدو ، ولا يضره إلا أذى لا يد منه كالحر والبرد والجوع والعطش ، وأما أن يضره بما يبلغ به مراده فهذا لا يكون أبداً ، قال بمض السلف : جعل الله لكل عمل جزاء من نفسه وجعل جزاء التوكل على الله فهو حسبه ) أى كافيه ، فلم يقل فله كذا وكذا من الاجر كما قال فى الاعمال بل جعل الله سبحانه نفسه كافى عبده المتوكل عليه وحسبه وواقيه ، فلو توكل العبد على الله حق توكله وكادته السموات والارض ومن فيهن لجمل الله له غرجا وكفاه ونصره ، انتهى ، وفي الآية دليل على فعنل التوكل وأنه أعظم الاسباب فى جلب المنافع ودفع المضار لان الله تعالى على الجملة الاخيرة على الارب تعليق الجزاء على الشرط فيمتنع أن يكون وجود الشرط كعدمه لانه تعالى رتب الحمكم على الوصف فيمتنع أن يكون وجود الشرط كعدمه لانه تعالى رتب الحمكم على الوصف المناسب له فعلم أن توكله هو سبب كون الله حسبا له ذكره شيخ الإسلام رحمه المة وفيها تنبيه على القيام بالاسباب مع التوكل ، قالتوكل بدون القيام بالاسباب المأمور بها عجو . وفيه معرفة تفسير آية الطلاق ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله (وعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: حسبنا الله ونعم الوكيسل قالها ابراهيم عليه السلام حين ألتى فى النار ، وقالها محمد عليه السلام حين ألتى فى النار ، وقالها محمد عليه السلام حين ألتى فى النار هم إيمانا وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل كه رواه البخارى والفسائى) وفى رواية ابن عباس قال: كان آخر قول أبراهيم عليه السلام حين ألتى فى النار حسبنا الله ونعم الوكيل ، دواه البخارى . قوله (حسبنا الله ) أى كافينا فلا نتوكل إلا عليه

إبراهيم عليه السلام حين أُلْقَى فى النار ، وقالها محمدٌ وَاللَّهِ حين قالوا له ﴿ إِنَّ النَّاسَ قَد جَمَعُوا لَـكُم فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُم إِيمَانًا ﴾ الآية • رواه البخارى والنسائى •

وقوله (و يعم الوكيل) أى يعم الموكول إليه ، ومخصوص و يعم ، محذوف تقديره هو ، قال ابن القيم : هو حسب من توكل عليه وكافى من لجأ إليه وهو الذى يؤمن خوف الحائف ويجير المستجير فن تولاه واستنصر به وتوكل عليه تولاه وحفظه ، ومن خافه واتقاه أمنه بما يخاف ويحذر ، انتهى ، قال شيخ الإسلام وما يروى أن الحليل لما ألتى فى المنجنيني قال جبريل : سل ؟ قال : حسي من سؤالى علمه بحالى ، ليس له إسناد معروف وهو باطل . وقد روى أن جبريل عليه السلام قال : هل من حاجة ؟ قال : أما إليك فلا . وقد ذكر هذا الآثر الإمام أحد وغيره ، وأما سؤال الحليل لربه عز وجل فهذا مذكور فى القرآن فى غير موضع فكيف يقول : حسي من سؤالى علمه بحالى والله بكل شيء علم ، وقد أمر العباد أن يعبدوه ويتوكلوا عليه ويسألوه لآن الله سبحانه جمل هذه الآمور أسبابا لما يرتبه عليها من إثابة العابدين وإجابة السائلين ، وهو سبحانه يما أسبابا لما يرتبه عليها من إثابة العابدين وإجابة السائلين ، وهو سبحانه يما الشياء على ما هى عليه فعله بأن هذا عتاج وهذا مذنب لا ينافى أن يأمر هذا بالنوبة والاستففار ويأمر هذا بالدعاء ، وغيره من الأسباب التى تقضى بها حاجته بالمورة والطاعة التى ينال بها كرامته . انتهى

قوله (وقالها محد على حين قالوا له (إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوه). الآية ) وذلك بعد منصرف قريش من أحد ، لتى أبو سفيان ركباً من عبد القيس فقال : أين تريدون ؟ قالوا نريد المدينة ، قال : فهل أنتم مبلغون محداً عنى رسالة قالوا : فعم ، قال : أخبروه أنا قد أجمعنا السير إليه وإلى أصحابه لنستأصلهم ، فر الركب برسول الله على وهو بحمراء الاسد فأخبروه بالذى قال أبو سفيان ، فقال : حسبنا الله ولعم الوكيل ، أى نهم من توكل عليه المتوكاون . ومخصوص فقال : حسبنا الله ولعم الوكيل ، أى نهم من توكل عليه المتوكاون . ومخصوص نعم عذوف تقديره نعم الوكيل الله ، قاله في قرة العيون ، فألتى الله الرعب في حذوف تقديره نعم الوكيل الله ، قاله في قرة العيون ، فألتى الله الرعب في حذوف تقديره نعم الوكيل الله ، قاله في قرة العيون ، فألتى الله الرعب في حذوف تقديره نعم الوكيل الله ، قاله في قرة العيون ، فألتى الله الكلمة حيد قلب أبي سفيان فرجع إلى مكة بمن معه ، فني ها تين القصتين فعنل هذه الكلمة حيد قلب أبي سفيان فرجع إلى مكة بمن معه ، فني ها تين القصتين فعنل هذه الكلمة حيد قلب أبي سفيان فرجع إلى مكة بمن معه ، فني ها تين القصتين فعنل هذه الكلمة حيد قلم الله و المناسود الكلمة عليه المتوادي الله و الله و المناسود الكلمة عليه المناسود و التين القصتين فعنل هذه الكلمة عليه المناسود و الكلمة عليه المناسود و الكلمة عليه المناسود و الكلمة عليه المناسود و المناسود و المناسود و الكلمة عليه المناسود و المناس

#### ٣٤ - باب

| مَكْرَ اللهِ إلَّا | الله فلا يَأْمَن | أمِنُوا مَكْرَ | تعالى ﴿ أَمَّا | قول الله                                            |
|--------------------|------------------|----------------|----------------|-----------------------------------------------------|
| _امِرُون﴾(۱)       |                  |                |                | ر<br>القومُ الخــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |

العظيمة ، وأبها قول الخليلين عليهما السلام في الشدائد قاله المصنف رحم الله تعالى وجاء في الحسيديث ، إذا وقعتم في الأمر العظيم فقولوا حسبنا الله ولعم الوكيل ، ، رواه ابن مردويه

(١) قوله ( باب قول الله تعالى ﴿ أَفَامِنُوا مَكُرُ اللَّهُ فَلَا يَامِنَ مَكُرُ اللَّهِ إِلَّا القوم الحاسرون ﴾ ) أراد المصنف رَّحه الله بالترجة بهذه الآية أن يبين أن أهل القرى المسكذبين للرسل إنما حملهم على ذلك الامن من مكر الله بهم وعدم خوفهم منه ، فالامن من مكر الله من أعظم الذنوب المنافية لسكال النوحيد ، ودليل على ضعف الإيمان ، فن أمن مكر الله لم يبال بما ترك من الواجبات وما فعـل من المحرمات لعدم خوفه من الله ، بل يجب على الإنسان في هذه الحياة أن يجمع بين الحوف والرجاء ، ولهذا عقب الآية التي ترجم بها بقوله : ﴿ وَمَنْ يَقْنُطُ مَنْ رحمة ربه إلا الضالون ﴾ فلا يغلب عليه الرجاه حتى يوجب له الامن من مكر الله ولا يغلب عليه الخوف حق يقنط من رحمة الله بل يتساوى خوفه ورجاؤه وهذا مقام الانبياء والصديةين كما قال تعالى ﴿ ويرجون رحمته ويخافون عذابه ﴾ ولهذا يقال الخوف والرجاء بمزلة الجناحين للَّطَائر ، وأما عند الموت والانتقال إلى الدار الآخرة فيغلب الرجاء لما في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي مَالِقَةِ قال : يقول الله تعالى . أنا عند ظن عبدى بي ، و أنا معه إذا ذكرني , فَإِنْ ذَكَّرُنَّى فَى نَفْسَهُ ذَكَرَتُهُ فَى نَفْسَى وَإِنْ ذَكَرَنَى فَى مَلَّا ، ذَكَرَتُهُ فَى مَلَّا خير منهم ، وفي الحديث و إذا رأيت الله يعطى العبد على معاصيه ما يجب فإنما هو استدراج ، قال تمالى ﴿ سَفَسَنُدُرَجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلُمُونَ ﴾ وقال تمالى : ( ایحسبون أن ما مُدهم به من مال وبنین نسارع لحمق الحیرات بل لا یشعرون ) قال الحسن البصرى : من وسع عليه فلم ير أنه يمكر به فلا رأى له ، ومن قرَّر عليه فلم ير أنه ينظر له فلا رأى له . وقال قتادة : بغت القوم أمر الله وما أخذ ــــ

## وقوله: ﴿ وَمَنْ بَقْنَطُ مِنْ رَخْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا الصَّالُّونَ ۗ ﴾

عن ابن عباس: أن رسول الله ﷺ سُثِلَ عن الكبائر فقال: « الشَّركُ بالله ، واليأسُ من رَوْح ِ الله ، والأمْنُ من مَكرِ الله (٢٠ » .

= الله قوما إلا عند ساوتهم وغرتهم وتعمتهم فلا تفتروا بالله إنه لا يغتر بالله إلا القوم الفاسقون . وقال اسماعيل بن رافع : من الامن من مكر الله إقامة العبد على الذنب يتمنى على الله المغفرة . رواه ابن أبى حاتم . وهذا هو تفسير المكر في قول بعض السلف يستدرجهم الله بالنعم ويملي لهم ثم يأخذهم أخذ عزيز مقتدر ، وهذا هو معنى المكر والحديمة . ذكره ابن جرير بمعناه . وفيه معرفة تفسير آية الاعراف . قاله المصنف رحمه الله تمالي

- (۱) قوله تعالى (ومن يقنط من رحمة ربه إلا الصالون) القنوط استبعاد الفرج والياس منه وهو يقابل الامن من مكر الله ، وكلا الامرين ذنب عظيم ينانى كال التوحيد . ومعنى الآية أن الملائك لما بشرت إبراهيم بإسحن ( قال : أبشر تموتى على أن مسنى السكبر فيم تبشرون ؟ قالوا بشرناك بالحق الذى لاريب فيه فلا تكن من القانطين ) أى الآيسين فقال عليه السلام ، ومن يقنط من رحمة ربه إلا المنالون ، ، قال بعضهم إلا المخطئون طريق الصواب أو إلا لسكافرون ، كقوله ( إنه لايياس من روح الله إلا القوم السكافرون )
- (٢) قوله (وعن ابن عباس رضى الله عنها أن رسول الله على عن الكبائر فقال والشرك بالله ، واليأس من روح الله ، والأمن من مكر الله ») هذا الحديث رواه البزار وابن أبي حاتم من طريق شبيب بن بشر ، قال ابن معين ثقة ، ولينه أبو حاتم ، وقال ابن كثير في إسناده نظر والاشبه أن يكون موقوفا

قوله (الشرك بافه) بدأ به من باب البداءة بالآهم فالآهم وهو أكبر السكبائر . قال ابن القيم رحمه الله تعالى : الشرك بافله هضم للربوبية وتتقص للإلهية وسوء ظن برب العالمين سبحان ، قال فى السكافية الشافية .

وعن أبن مسعود قال: أكبرُ السكبائرِ الإشراكُ بالله ، والأمنُ من مكرِ الله ، والأمنُ من رَوح الله . من مكرِ الله ، والقُنوطُ من رَحمةِ الله ، واليأسُ من رَوح الله . رواه عبد الرزاق<sup>(1)</sup>

الديان الديان الديان الديان الديان الديان الديان والله ما ساووهم بالله في خلق ولا رزق ولا إحسان الحكنهم ساووهم بالله في حب وتعظيم وفي إيمان جعلوا مجبتهم مع الرحن ما جعلوا المحبة قط للرحن

قوله ( واليأس من روح الله ) أى قطع الرجاء والامل من الله فيها يخافة ويرجوه وذلك إساءة ظن بالله وجمل به وبسمة رحمته وجوده ومغفرته ، قاله فى فتح الجيد

قوله (والامن من مكر الله) أى الامن من استدراجه للعبد وسلبه ما أعطاه من الإيمان - نعوذ بالله من ذلك - وذلك جهل بالله وبقدرته وثقة بالنفس وعجب بها قاله فى الشرح. وهذه الثلاث من أكبر الكبائر وهى كثيرة جدا، وإنما ذكر هذه الثلاث لجمها للشركله وبعدها عن الخير، وقد وقع فيها كثير من الناس قديما وحديثا نسأل الله العافية قاله فى قرة العيون. واعلم أن هذا الحديث لا يدل على حصر الكبائر وضابطها ما قاله المحققون من العلماء أنها كل ذنب ختمه الله بنار أو لمئة أو غضب أو عذاب زاد شيخ الإسلام أو نفى الإيمان، وزاد فى فتح الجيد : من برى منه رسول الله بيالية أو قال ليس منا من فعل كذا وكذا

(۱) قوله (وعن ابن مسمود رضى الله عنه قال أكبر السكبائر الإشراك بالله ، والآمن من مكر الله ، والقنوط من رحمة الله ، واليأس من روح الله ، رواه عبد الرزاق ، قال فى الشرح ورواه ابن جرير بأسانيد صحاح ، وقد تقدم السكلام على ما جاء فى حديث ابن مسمود فأغنى عن إعادته . وفيه شدة الوعيد في أمن مكر الله وشدة الوعيد فى القنوط ، قاله المصنف رحمه الله

#### ٣٥ - باب

# مِنَ الإيمانِ بالله الصبرُ على أقد ارِ الله () وقولِ الله تعالى ﴿ وَمَن مُؤْمِنَ بِاللهِ يَهْدِ قَلْبَه ﴾ (٧)

(۱) قول (باب من الإيمان باقه الصبر على أقدار الله ) قال الإمام أحمد رحمه الله تعالى: ذكر الله الصبر في تسعين موضعاً من القرآن ، واشتقاقه من أصبر: إذا حبس ومنع . قال ابن القيم : الصبر حبس النفس عن الجزع ، واللسان عن التشكي والتسخط ، والجواح عن لطم الحدود وشق الجيوب ونحوهما . والصبر ثلاثة أنواع: صبر على طاعة الله ، وصبر عن معصية الله ، وصبر على أقدار الله . زاد شيخ الإسلام نوعاً رابعاً وهو: الصبر عن الأهواء المخالفة للشرع ، وقال عليه الصلاة والسلام « ما أعطى أحد عطاء خيراً وأوسع من الصبر ، متفق عليه ، وفي حديث آخر « الصبر نصف الإيمان » رواه أبو نعيم والبيقي في الشعب ، وقال على رضى الله عنه : الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد ، ثم رفع صوته فقال: ألا لا إيمان لمن لا صبر له

(٢) قوله (وقول الله تعالى (ومن يؤمن بالله يهد قلبه والله بكل شيء عليم) وقبابها (ما أصاب من معصيبة إلا بإذن الله) أى بمشيئة وإرادته وحكمته ، (ومن يؤمن بالله يهد قلبه ). قال ابن عباس: يهد قلبه لليقين فيعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه وما أخطأه لم يكن ليصيبه هذا تفسير الإيمان في الآية ، وفي الآية بيان أن من ثواب الصبر هداية القلب. قال ابن كشير: أي من أصابته مصيبة فعلم أنها بقدر الله فصبر واحتسب واستسلم لقضاء الله تعالى هدى الله قلبه وعوضه عما فاته من الدنيا هدى في قلبه ويقينا صادقا ، وقد يخلف عليه ما كان أخذ منه ، وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة

وقوله ( والله بكل شيء عليم ) تنبيه على أن ذلك إنما يصدر عن علمه تعالى المتضمن لحكمته وذلك يوجب الصبر والرضى

قال عَلقمةُ : هو الرجلُ تصيبُه المصيبةُ فيعلمُ أنَّها من عنــدِ الله فيرضىٰ ويُسَلمُ (١)

وفى صحيح مسلم عن أبى هريرة أنَّ رسولَ الله عَيَّالِيَّةِ قال « اثنتان. فى الناس هما بهم كفر : الطَّعنُ فى النَّسب والنياحَةُ على الميت (٧) ».

(١) قوله (قال علقمة هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويسلم ) هذا الأثر رواه ابن جرير وابن أبي حاتم وهذا سياق ابن جرير . وعلقمة هو ابن قيس بن عبد أنه النخفى الـكوفى ولد في حياة النبي مِاللِّيمِ وسمع من أبي بكر وعمر وعبَّان وعلى وسعد وابن مسعود وعائشة وغيرهم رضي الله عنهم وهو من كبار التابعين وأجلائهم وعلمائهم وثقاتهم ، مات بعد الستين . وفي هذا دليل على أن الأهمال من مسمى الإيمان ، وقال سعيد بن جبير . ومن يؤمن بالله يهد قلبه يمنى يسترجع يقول إنا لله وإنا اليه راجعون. وفيه معرفة تفسير آية التغابن وأن هذا من الإيمان بالله قاله المصنف رحمه ألله . وفي الآية أن الصبر سبب. لهداية القلب وأن من ثواب الحسنة الحسنة بعدها وفيها إثبات القدر قاله في الشرح (٢) قوله ( وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله برايج قال , اثنتانُ في الناس هما بهم كفر : الطعن في النسب والنياحة على الميت ، ) قال شيخ الإسلام : أي هاتان ألحصلتان هما كفر قائم بالناس فنفس الحصلتين كمفر حيث كانتا من أعمال الكفار وهما قائمتان بالناس لكن ليس من قام به شعبة من. شعب الـكفر يصير كافراً الـكفر المطلق حتى يقوم به حقيقة الـكفر كما أنه ليس من قام به شعبة من شعب الإيمان ، يصير مؤمناً الإيمـان المطلق حتى يقوم به أصل الإيمان وفرق بين المكفر المعرف بالملام كما في قوله ليس بين العبد وبين المكفر أو الشرك إلا ترك الصلاة ، وبين كفر مسكر فيالإثبات انتهى .

قوله (الطمن في النسب) أى عيبه ويدخل فيه أن يقال هذا ليس ابن فلان مع ثبوت نسبه، وفيه أن الطمن في النسب من أمر الجاهلية، قاله المصنف رحمه الله تعالى قوله (والنياحة على الميت) أى رفع الصوت بالندب وتعداد فضائله لما فيه من التسخط على قدر الله المنافى اللصبر، وهذا هو الشاهد من الحديث الترجة.

ولها عن ابن مسعود مرفوعاً « ليسَ مَنّا مَن ضربَ الخدود ، وشقَ الجيوبَ ، ودعا بدعوىٰ الجاهلية () »

(۱) قوله (ولحما) أى البخارى ومسلم (عن ابن مسعود رضى الله عنه مرفوعا أن النبي علي قال وليس منامن ضرب الحدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية ،) وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة ، لما في هذه الأمور من المسخط المنافي للصبر . وقد تأول بعضهم قوله وليس منا ، أى ليس من أهل طريقتنا ، وليس المراد إخراجه من الإسلام ، وفائدة إيراده بهذا اللفظ المبالغة في الردع عن مثل ذلك ، وروى عن سفيان الثورى والإمام أحمد وغيرهما من أهل العلم أنهم كرهوا الخوض في تأويله ويرون أن يمسك عن ذلك ليكون أوقع في النفوس وأبلغ في الوجر ، وقال شيخ الإسلام على حديث و من غشنا فليس منا ، ليس المراد أنه كافر كما تأولته الخوارج ، ولا أنه ليس من خيارنا كما تأولته المرجئة ، وليكن المضمر يطابق المظهر ، والمظهر هم المؤمنون المستحقون تأولته المرجئة ، وليكن المضمر يطابق المظهر ، والمظهر هم المؤمنون المستحقون الشواب السالمون من العذاب ، والغاش ليس منا لائه متعرض لعذاب الله وسخطه انهى .

قوله ( من ضرب الخدود ) أى : أو بقية البدن ، وإنما خص الحد لانه الفأل .

قوله ( وشق الجيوب ) والمراد كمال فتحه ، قاله الحافظ ابن حجر

قوله (ودعا بدعوى الجاهلية) قال شيخ الإسلام هو ندب الميت . وقال ابن القيم الدعاء بدعوى الجاهلية كالدعاء إلى القبائل والعصبية الانساب ومثله التعصب للمذاهب والطوائف والمشايخ ، وتفضيل بعضهم على بعض يدعو إلى ذلك ويوالى عليه ويعادى عليه فسكل هذا من دعوى الجاهلية ، وليس فى هذه الاحاديث ما يدل على النهى عن البكاء على الميت لما فى الصحيح أن رسول اقت الإحاديث ما يدل على النهى عن البكاء على الميت لما فى الصحيح أن رسول اقتلاحاديث ما يدل على النهى قال و تدمع العين ويحزن القلب ولا نقول إلا ما يرضى الميت الميت العين ويحزن القلب ولا نقول إلا ما يرضى الميت الميت

وعن أنس أنَّ رسولَ الله ﷺ قال ﴿ إِذَا أَرَادُ اللهُ بَعَبِدِهِ الحَيْرَ ۗ عَجَّلَ لَهُ العَقُوبَةَ فَى اللهُ نِيا ، وإذا أراد بعبدِهِ الشَّرِّ أمسك عنه بذَنبِه حتى يُوافى به يوم القي \_\_\_\_\_\_امـة (١) \*\*

الرب وإنا بك يا إبراهيم لمحزو نون ، وقال شيخ الإسلام : البكاء على الميت على وجه الرحمة حسن مستحب ولا ينافى الرضاء بقضاء الله ، بخلاف البكاء عليه لفوات حظه منه انتهى ، وفيه شدة الوعيد فيمن ضرب الحدود وشق الجيوب ودعا بدءوى الجاهلية قال المصنف رحمه الله

(۱) قوله (وعن ألس رضى الله عنه أن رسول الله بيالي قال وإذا أراد الله بعبده الخير عجل له العقوبة فى الدنيا ، وإذا أراد بعبده الشر أمسك عنه بذنبه حتى يوافى به يوم القيامة ،) هذا الحديث رواه للترمذى وحسنه والحاكم وأخرجه الطبرانى والحاكم عن عبد الله بن مغفل ، وأخرجه ابن عدى عن أبى هريرة والطبرانى عن عمار بن ياسر قاله فى الشرح ، وقال شيخ الإسلام : رواه الرويانى فى مسنده من طريق الليث عن يزيد بن أبى حبيب عن سعيد بن سنان عن ألس انتهى

قوله (إذا أراد الله بعبده الخير عجل له العقوبة في الدنيا، أي على ذنو به إذا المبر فيخرج منها وليس عليه ذنب يوافي به يوم القيامة . وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة وقال شيخ الإسلام: المصائب نعمة لانها مكفرة للدنوب ولانها تدعو إلى الصبر فيثاب عليها ولانها تقتضى الإنابة إلى الله والذل فنفس البلاء يكفر الله به الخطايا ومعلوم أن هذا من أعظم النعم ولو كان الرجل من أفجر الناس، فلا بد أن يخفف الله عنه عذابه بمصائبه، وقال يقول الله في بعض الكتب وأهل ذكرى أهل مشاهدتي وأهل شكرى أهل زيادتي وأهل طاعتي أهل كرامتي وأهل معصيتي لاؤايسهم من رحمتي، إن تابوا فأنا حبيهم وإن لم يتوبوا فأنا طبيهم أبتليهم بالمصائب لاطهرهم من المعائب فالمصائب نعمة ورحمة في حق عوم الحلق إلا أن يدخل صاحبا بسبيها في معاص أعظم ما كان قبل ذلك فتكون شرا عليه من جهة ما أصابه في دينه ، فإن من الناس من إذا ابتلى بفقر أومرض أو

## وقال النبي عَيِّالِيْنَةِ « إنَّ عِظَمَ الجزاء مع عِظَم البلاء (' وإنَّ اللهُ تعالى إذا

= جوع حصل له من الجزع والسخط والنفاق و مرض الفلب والكفر الظاهر أو توك الواجبات أو فعل المحرمات ما يوجب له ضررا فى دينه بحسب ذلك ، فهذا كانت العافية خيراً له من جهة ما أورثته المصيبة لامن جهة نفس المصيبة كا أن من أوجبت له المصيبة صبرا وطاعة كانت فى حقه نعمة دينية فهى بمينها فعل الرب عز وجل رحمة المخلق والله تبارك وتعالى محود عليها ، فن ابتلى فرزق الصبر كان الصبر نعمة فى دينه وحصل له مع ما كفر من خطاياه رحمة وحصل له بثنائه على ربه صلاة ربه عليه ، قال تعالى ﴿ أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة كى وحصل له غفران السيآت ورفع الدرجات انهى ملخصا

قوله (وإذا أراد بعبده الشرأمسك عنه تدينه حتى يوافى به يوم القيامة وهو بضم الياء وكسر الفاء منصوب بحتى مبنى الفاعل أى لا يجازى بذنبه فى الدنيا حتى يجىء يوم القيامة موفر الذنوب فيستوفى ما يستحقه من العذاب. وفيه معرفة علامة إرادة الله بعبده الخير وإرادته بعبده الشر. قاله المصنف رحمه الله تعالى. قلف: وفيه إثبات الإرادة لله عز وجل وهى نوعان: إرادة شرعية دينية وإرادة كونية قدرية فالسعيد من أراد منه تشريعاً ما أراد به تقديراً، والشتى من أراد به تقديراً ما لم يرد منه تشريعاً ، قاله شيخ الإسلام رحمه الله. وفيه التنبيه على حسن الرجاء وحسن الظن باقه فيا يقضيه لك ، كا قال تعالى (وعسى أن تحبوا شيئا وهو شر لكم والله يعلم وأنتم لا تعلمون )

(۱) قوله (وقال على وأن عظم الجزاء مع عظم البلاء ، وإن الله إذا أحب قوما ابتلام ، فن رضى فله الرضى ومن سخط فله السخط ، وهذا الحديث رواه الترمذى بسند الحديث الذى قبله ، ثم قال : هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه ، ورواه ابن ماجة . وروى الإمام أحمد عن محمود بن لبيد رفعه وإذا أحب الله قوما ابتلام ، فن صبر فله الصبر ، ومن جزع فله الجزع ، قال المنذرى رواته ثقات

وقوله ( إن عظم الجزاء مع عظم البلاء ) بكسر العين وفتح الظاء فيهما =

أحبُّ قوماً ابتلاهم ، فمن رَضى فله الرَّضا ، ومن سَخِطَ فله السَّخَط » حسَّنه النّرمذي .

= ويجوز ضما معسكون الظاء ، أى من كان ابتلاؤه أعظم كانجزاؤه أعظم . وقد يحتج بهذا الحديث من يقول إن المصائب يثاب عليها مع تكفير الخطايا ، ورجح العلامة ان القيم أن ثوابها تكفير الخطايا فقط إلا إذا كانت سببا لعمل صالح كالصبر والرضى والاستغفار فإنه حينثذ يثاب على ما تولد منها

قوله (وأن الله إذا أحب قوما ابتلاهم فن رضى فله الرضى ومن سخط فله السخط) حسنه الترمذى ولهذا سئل النبي بتلقيق في حديث سعد: أى الناس أشد بلاء قال الانبياء هم الامثل فالامثل يبتلي الرجل على حسب دينه فإن كان في دينه صلابة اشتد بلاؤه، وإن كان في دينه رقة ابتلي على قدر دينه ، فما يبرح البلاء بالعبد حتى يتركه يمشى على الارض وما عليه خطيئة ، رواه الدارى وابن ماجه والترمذى وصححه . وهذا الحديث ونحوه من أدلة التوحيد فاذا عرف العبد أن الانبياء والاولياء يصيبهم البلاء في أنفسهم الذى هو في الحقيقة رحمة ولا فن الانبياء والاولياء يصيبهم البلاء في أنفسهم نفعاً ولا ضراً فلان لا يملكوه فيرهم أولى وأحرى فيحرم قصدهم والرغبة اليهم في قضاء حاجة أو تفريج كربة . فيروع الابتلاء بالاقبياء والصالحين من الاسرار والحدكم والمصالح وحسن العاقبة مالا يحصى ، قاله في فتح الجيد

قوله (فن رضى فله الرضى) أى من الله (ومن سخط) بكسر الخاه (فله السخط) أى من سخط على الله فيا قضاه وقدره، فله السخط أى من الله وكفى بذلك عقوبة . وهذا هو الشاهد من الحديث المترجة ، والرضى والسخط صفتان وصف الله بهما نفسه فى كستابه . ومذهب السلف وأتباعهم من أهل السنة إثبات الصفات التى وصف الله بها نفسه أو وصفه بها رسوله بالتي بحلاله وعظمته إثباتا بلا تمثيل وتنزيها بلا تعطيل . وقد يستدل بهذا الحديث من يرى وجوب الرضاء كابن عقيل ، واختار القاضى عدم الوجوب ، ورجحه شيخ وجوب الرضاء كابن عقيل ، واختار القاضى عدم الوجوب ، ورجحه شيخ الإسلام وابن القيم . قال شيخ الإسلام : ولم يجىء الامر به كا جاء الامر بالصبر وإنما جاء الامر بالصبر على بلائى ولم يرض =

## ۳٦ - باب ما جاء في الرسياء (١)

وقول الله تعالى ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا آَبَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَى ۚ أَنَّمَا ۚ إِلَٰهُكُمُ اللَّهُ كُمَ إِلَيْهِ وَاحِدْ (\*\* ﴾ الآية

= بقضائى فاليتخذ رباسوائى، فهذا إسرائيلى لم يصحعن النبي براتي انتهى. قالشيخ الإسلام: وأعلى من ذلك ـ أى من الرضا ـ أن يشكر الله على المصيبة لما يرى من إنعام الله عليه بها انتهى . وفيه علامة حب الله تعالى المبد وتحريم التسخط وثواب الرضاء بالبلاء، قاله المصنف رحمه الله تعالى

- (۱) قوله (باب ما جاء فى الرياء ) أى من النهى والتحذير وأنه شرك ينافى كال التوحيد ، والرياء مشتق من الرؤية والمراد إظهار العبادة لقصد رؤية الناس لها فيحمد صاحبها . والفرق بين الرياء والسمعة أن الرياء لما يرى من العسل كالصلاة ، والسمعة لما يسمع كالقراءة والوعظ والذكر ويدخل فى ذلك التحدث بما عمله ، قاله الحافظ ابن حجر
- (٢) قوله ( وقول الله تعالى ﴿ قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلى أنما إله .كم إله واحد فن كان يرجو لقاء ربه فاليعمل عملا صالحا ولا يشرك بعبادة ربه أحداً ﴾) يقول تعالى لنبيه على : قل يا محمد الناس إنما أنا بشر مثلكم ـ أى فى البشرية ـ وليس لى من الربوبية ولا من الإلهية شيء بل ذلك نه وحده

وقوله (يوحى إلى أنما إله كم إله واحد) أى معبودكم واحد لا شريك له ( فن كان يرجو لقاء به ) أى من كان يخشى البعث فى الآخرة ، رواه ابن أبى حاتم عن سعيد بن جبير . قال شيخ الإسلام : أما اللقاء فقد فسره طائفة من السلف والخلف بما يقتضى المماينة ، وقالوا لقاء الله يتضمن رؤيته سبحانه وتعالى يوم القيامة وذكر الادلة على ذلك

 عن أبى هريرة مرفوعاً قال الله تعالى « أنا أَغَى الشُّرَكاء عن الشَّرُك ، مَن عَمِل عملاً أَشركَ معى فيه غيرى تَرَكُنُه وشِر كه » . دواه مسلم (۱)

= رسوله والمرسلين قبله هو إفراد الله تعالى بأنواع العبادة كما قال تعالى ﴿ وَمَا السَّلَمَا مِن قَبَلُكُ مِنْ رَسُولَ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنْهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا أَنَا فَاعْبِدُونَ ﴾ والمخالف أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحى إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴾ والمخالف لمذا الآصل من هذه الآمة إما طاغوت يدعو الناس إلى عبادة الآوثان، أو مشرك يدعو الناس إلى عبادة الآوثان، أو مشرك يدعو غير الله ويتقرب اليه بأنواع العبادة أو بعضها ، أو شاك في التوحيد أو جاهل يعتقد أن الشرك دين يقرب إلى الله ، وهذا هو الغالب على أكثر العوام لجهلهم وتقليدهم من قبلهم لما اشتدت غربة الدين وله العلم بدين المرسلين

وقوله (ولا يشرك بعبادة ربه أحداً) وأحداً نكرة فى سياق النهى ، نعم كل أحدسوا مكان ملسكا أو نبياً أو ولياً أو غيرهم . وهذا هوالشاهد من الآية للترجمة . وفيه معرفة تفسير آية السكمف ، قاله المصنف . وفيها دليل على الشهادتين وتسمية الرياء شركا والنصريح بأن الشرك الواقع من المشركين إنما هو فى العبادة ، والرد على من قال : أولئك يستشفعون بالاصنام ونحن فستشفع بصالح ، قاله فى الشرح

وعن أبى سعيد مرفوعاً « أَلَا أُخبرُ كَمِ بَمَا هُو أُخُونُ عَلَيْكُمُ عَندى مِنَ المسيح الدَّجَالَ » ؟ قالوا : بلي يا رسول الله . قال : « الشَّرْكُ اكْذِنِيّ ؛ يقومُ الرجلُ فيصلَّى ، فَبُزَيِّنُ صَلاتَهُ لمَا يَرَى مَن نظرِ رجُلٍ » رواه أحد (۱)

= يستحق المقت من الله والعقوبة . و تارة يكون العمل لله ويشاركه الرياء فإن شاركه من أصله فالنصوص الصحيحة تدل على بطلانه وأما إذا كان أصل العمل لله م طرأ عليه نية الرياء فان كان عاطراً ثم دفعه فلا يضره بغير خلاف وإن استرسل معه فهل يحبط عمله أم لا ويجازى على أصل نيته ، في ذلك اختلاف بين العلماء من السلف ، قد حكاه الإمام أحمد وابن جرير ورجحا أن عمله لا يبطل بذلك وأنه يجازى بغيته الأولى وهو مهوى عن الحسن وغيره انتهى ملخصا . وذكر ابن جرير أن هذا الاختلاف إنما هو في عمل مرتبط آخره بأوله كالصلاة والصيام والحج فأما مالا ارتباط فيه كالقراءة والذكر وإنفاق المال ونشر العلم فإنه ينقطع بغية الرياء الطارئة عليه ويحتاج إلى تجديد نية انتهى . وفيه الأمم العظيم في رد العمل الصالح إذا خالطه شيء لغير الله وذكر السبب الموجب لذلك وهو كال الغنى ، وأن من الأسباب أنه تعالى خير الشركاء قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله (وعن أبي سعيد رضى الله عنه مرفوعا أن النبي يَالِيَّ قال و ألا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندى من المسيح الدجال ؟ قالوا: بلي قال والشرك الحفى يقوم الرجل فيصلى فيزين صلاته لما يرى من نظر رجل و رواه أحمد) وروى ابن خزيمة في صحيحه عن محمود بن أبيد قال خرج علينا رسول الله يَالِيُّ فقال و أيها الناس إياكم وشرك السرائر ، قالوا يا رسول الله وما شرك السرائر ؟ قال و يقوم الرجل فيصلى فيزين صلاته لما يرى من نظر الرجل اليه فذلك شرك السرائر »

قوله ( الشرك الحفى ) سماه خفيا لانه عمل قلب لايمله إلا الله ولان صاحبه يظهر أنه لله وقد قصد غيره أو شركه فيه بتزيين صلاته لاجله ولا خلاف أن =

#### ٣٧ - ياسي

## مِنَ الشرك إرادةُ الإنسان بعمله الدنيا (١)

- الإخلاص شرط لصحة العمل وقبوله وكذا المتابعة وعن شداد بن أوس رضى الله عنه قال : كننا لعد الرياء على عهد رسول الله عليه الشرك الاصغر. رواه ابن أبي الدنيا في كتاب الإخلاص وغيره . قال ابن القيم : وأما الشرك الاصغر فكيسير الرياء ، والتصنع للخلق ، والحلف بغير الله ، وقول الرجل الرجل ما شاء الله وشت ، وهذا من الله وهنك ، وأنا بالله وبك ، ومالى إلا الله وأنت ، وأنا متوكل على الله وعليك ، ولو الله وأنت لم يكن كدا وكذا ، وقد يكون هذا شركا أكبر بحسب حال قائله وقصده انتهى .

وقوله (كيسير الرياء) فدل على أن كثيره أكبر قاله فى الشرح ، قال الفضيل ابن هياض فى قوله (ليبلوكم أيسكم أحسن عملا ) قال أخلصه وأصوبه ، قيل يا أبا على ما أخلصه وأصوبه ؟ قال : إن العمل إذا كان خالصا ولم يكن صوابا لم يقبل ، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصا لم يقبل حتى يكون خالصا صواباً . فالحالص ما كان لله ، والصواب ما كان على السنة ، وفي الحديث شفقته عليه على أمته ولصحه لهم وأن الرياء أخوف على الصالحين من فئنة الدجال ، قاله فى فتح المجيد ، وفيه خوفه عليه على أصحابه من الرياء وأنه فسر ذلك بأن يصلى المرء لله المحنن يزينها لما يرى من فظر وجل اليه ، قاله المصنف رحمه الله تعالى .

(1) قوله (باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا) أى عمله الصالح الذي يتقرب به إلى الله تعالى . وأراد المصنف رحمه الله بهذه الترجمة بيان أن العمل لاجل الدنيا كالرياء فى بطلان العمل إن استرسل معه كمن يطلب بعمله الصالح أمراً دنيوياً وهو شرك ينافى كال التوحيد الواجب ويحبط الاعمال، وهو أعظم من الرياء لان مريد الدنيا قد تغلب إرادته تلك على كثير من عمله، وأما الرياء فقد يعرض له فى عمل دون عمل ولا يسترسل معه ، قاله فى فتح الجيد والفرق بين هذا الباب والذى قبله أنه فى هذا إنما أراد بالعمل الصالح الذى يتقرب به إلى اقه عرضاً من الدنيا ، وفى الذى قبله أنه أراد مراءات الناس يتقرب به إلى اقه عرضاً من الدنيا ، وفى الذى قبله أنه أراد مراءات الناس يتقرب به إلى اقه عرضاً من الدنيا ، وفى الذى قبله أنه أراد مراءات الناس يتقرب به إلى اقه عرضاً من الدنيا ، وفى الذى قبله أنه أراد مراءات الناس عليا المناس المنا

وقول الله تعالى ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الحِيـاةَ الدُّنيا وزِيْفَتُهَا نُوَفِّ إليهم أعمالهُمْ فيها ('' ﴾ الآيتين

ے لیئنوا علیه وکلاهما مشرك خاسر وهمله حابط لانه لم یرد بعمله وجه الله والدار الآخرة

(١) قوله ( وقول الله تعالى ﴿ من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها نوفِّ اليهم أعمالهم فيها وهم لا يبخسون أولئك الذين ليس لهم في الآخرة إلا النار وحبط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يصلون ﴾ ) قال ابن عباس : من كان يربد الحياة الدنيا أى ثوابها وزينتها أى مالها ، نُوف أى نوفر لهم ثواب أعمالهم بالصحة والسرور فى المال والأهل والولد، وهم فيها لا يبخسون لاينقصون ثم نسختها ﴿ مَنَ كَانَ يُرِيدُ المَاجِلَةُ عِجَامُنَالُهُ فَيْهَا مَا لَشَاءً لَمَنْ تُرَيِدٌ ﴾ الآيتين رواه النحاس في كَنَّابِ النَّاسِخِ وَالْمُنْسُوخِ لَه . وقوله : ثم نسختها أي قيدتها أو خصصتها فلم تبق الآية على إطلاقها ، فإن السلف كانوا يسمون التقييد والتخصيص نسخاً وإلا فالآية محكمة ، قال الضحاك: من عمل صالحا من أهل الإيمان من غير تقوى عجل له ثو اب عمله في الدنيا، واختاره الفراء. قال ابن القيم وهذا القول هو الراجح انتهى . وقد سئل المصنف عن هذه الآية فأجلب بما حَاصله ذكر عن السلف فيها أنواع مما يفعله الناس اليوم، فن ذلك العمل الصالح الذي يفعله كشير من الناس ابتناءً وجه الله من صلاة وُصدقه وإحسان ونحو ذَلَك مما يفعله الإنسان أو يتركه عالصاً لله ، لكنه لا يريد به ثمواب الآخرة و إنما يريد به أن يحفظ الله ماله وينميه ، أو حفظ أهله وعياله ، ولاهمة له في طلب الجنة والهرب من النار ، فهذا يعطى ثواب عمله في الدنيا وليس له في الآخرة من نصيب ، وهذا النوع ذكره ابن عباس . النوع الثاني وهو أكبر من الأول وأخوف وهو الذي ذكر مجاهد أن الآية نزلت فيه وهو أن يعمل أعمالا صالحة ونيته رياء الناس لاطلب أو اب الآخرة . النوع الثالث أن يعمل أعمالا صالحة يقصد بها مالا مثل أن يحج لمال يأخذه أو يهاجَر لدنيا يصيبها أو امرأة يتزوجها أو يجاهد لاجل المغنم ، فقد ذكر هذا النوع أيضا في تفسير هذه الآية . النوع الرابع أن يعمل بطاعة أقه ـــــ

# فى الصحيح (''عن أبى هريرة قال : قال رسول الله عَلَيْنَةُ « تَعِسَ عَبِهُ الدِّينَار ، تَعِس عَبِهُ الدِّره ،

= مخلصا فى ذلك لله وحده الاشريك له اسكنه على عمل يكفره كفراً يخرجه عن الإسلام ، مثل اليهود والنصارى إذا تصدقوا أو عبدوا الله أو صاموا ابتغاء وجه الله ، ومثل كثير من هذه الامة الذين فيهم كفر أو شرك أكبر يخرجهم من الإسلام بالسكلية إذا أطاعوا الله طاعة خالصة يريدون بها ثواب الله فى الدار الآخرة الكنهم على أعمال تخرجهم من الإسلام وتمنع قبول أعمالهم فهذا النوع قد ذكر فى هذه الآية عن أنس بن مالك وغيره ، وكان السلف يخافون منها انتهى ملخصا . وفيه إرادة الإنسان الدنيا بعمل الآخرة ومعرفة تفسير آية هود قاله المصنف رحمه الله . وفى الآية أن الشرك عبط للأعمال وأن إرادة الدنيا وزينتها بالعمل كذلك وأن الله يجازى السكافر بحسناته فى الدنيا ، وكذلك طالب الدنيا ، ثم يفضى إلى الآخرة وليس له حسنة ، وشدة الوعيد على ذلك والفرق بين الحبوط والبطلان قاله فى الشرح

(۱) قوله (وفي الصحيح) - أي سميح البخاري - (عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله عليه و تصل عبد الدينار ، تمس عبد الدره ، تمس عبد الخيلة. إن أعطى رضى وإن لم يمط سخط ، تمس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش ، طوبي لعبد أخذ بعنان فرسه في سبيل الله أشعث رأسه مغبرة قدماه ، إن كان في الحراسة كان في الحراسة ، وإن كان في الساقة كان في الساقة ، إن استأذن لم يؤذن له وإن شفع لم يشفع ، )

قوله ( تمس ) بكسر المين ويجوز الفتح أى سقط والمراد هنا هلك ، قاله الحافظ ابن حجر ، قال وهو ضد سعد أى شتى ، وقال أبو السعادات يقال تعس إذا عثر وانسكب لوجهه وهو دعاء عليه بالهلاك

وقوله (عبد الدينار) هو المعروف من الذهب كالمثقال في الوزن ، قاله في فتح الجيد

قوله ( تعس عبد الدرهم ) وهو من الفضة قدره الفقهاء بالشعير وهو زنة خسين حمة شعير وخمسا حمة تَعِسَ عبدُ الخِيصة ، تَعِس عبدُ الخِيلة : إِن أَعْطَى رَضِي ، وإِن لم يُعْطَ سَخِط . تَعس وانتَكَسَ ، إِذَا شِيكَ فسلا انتَقَش •

قوله ( تمس عبد الخيصة ) قال أبو السعادات هي ثواب خز أو صوف معلم ، وقيل لا تسمى خيصة إلا أن تـكون سوداً معلمة

وقوله ( تعس عبد الخيلة ) بفتح الحاء المعجمة قال أبو السعادات الخل والخيلة القطيفة ، وهي ثوب له خمل من أى شيء كان

وقوله ( تمس وانتكس ) قال الحافظ أى عاوده المرض ، وقال أبو السعادات أى انقلب على رأسه وهو دعاء عليه بالخيبة لان من انتكس فى أمره ققد خاب وخسر

وقوله ( و إذا شيك فلا انتقش ) قال أبو السعادات أى إذا شاكته شوكة فلا يقدر على انتقاشها وهو إخراجها بالمنقاش. قال شيخ الإسلام سماه الني ﷺ عبد الدينار والدرهم والقطيفة والخيصة وذكر فيه ماهو دعاء وخبر وهو قول : تمس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش وهذه حال من أصابه شر لم يخرج منه ولم يفلح لسكونه تعس وأنتسكس فلا قال المطلوب ولاخلص من المسكروه وهذه حال من عبد المال وقد وصف بأنه إن أعطى رضى وإن منع سخط ، كما قال تعالى ﴿ ومنهم من يلمزك في الصدقات ، فإن أعطوا منها رضوا وإن لم يعطوا منها إذا هم يسخطون ﴾ فرضاهم لغير الله وسخطهم لغير الله وهكذا حال من كان متعلقا برياسة أو بصورة أو نحو ذلك من أهواء نفسه إن حصل له رضى و إن لم يحصل له سخط فهذا عبد ما يهواه من ذلك وهو رقيق له إذ الرق والعبودية في الحقيقة رق القلب وعبوديته فما أشرق الفلب واستعبده فهو عبده. وهذه الأمور نوعان فمنها ما يحتاج اليه العبد كما يحتاج إلى طعامه وشرابه ومنكحه ومسكنه ونحو ذلك فهذا يطلبه من الله ويرغب اليه فيه فيكون المال عنده يستعمله في حاجته بمنزلة حاره الذي يركبه وبساطه الذي يجلس عليه من غير أن يستعبده فيكون هلوعاً . وَمَنَّهَا مَا لَا يُحتَاجُ اللَّهِ العَبِدُ فَهَذَا يَنْبِغَى لَهُ أَنْ لَا يَعَاقُ قَلْبُهُ بِهَا فَإِذَا تَعَلَّقُ قلبه بها صار مستعدا لها وربما صار مستعبداً لها معتمدا على غير الله فيها فلا 🚤

## 

= يبق مده حقيقة العبودية ولا حقيقة التوكل على الله بل فيه شعبة من العبادة الهير الله وشعبة من التوكل على غير الله وهذا من أحق الناس بقوله برائية ، تمس عبد الدينار ، تمس عبد الحنياة ، وهذا عبد الدينار ، تمس عبد الحلياة ، وهذا عبد لحذه الأمور ولو طلبها من الله فإن الله إذا أعطاه إياها رضى وإن منعه إياها سخط وإنما عبد الله ما يرضيه ما يرضى الله ويسخطه ما يسخط الله ويعب ما أحب الله ورسوله ويبغض ما أبغض الله ورسوله ويوالى أولياء الله ويمادى أعداء الله فهذا الذى استمكل الإيمان انتهى ملخصا ، وفيه تسمية المسلم عبد الدينار والدرم والخيصة وتفسير ذلك بأنه إن أعطى رضى وإن لم يعط سخط . وقوله : (تمس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش) قاله المصنف رحمه الله والمراد أن والمراد أن يحد أثر هذه الدعوات فى الوقوع فيا يضره فى عاجل دنياه هذه حاله فلابد أن يحد أثر هذه الدعوات فى الوقوع فيا يضره فى عاجل دنياه وآجل أخراه قاله فى فتح المجيد

قوله (طوبي لعبد) قال أبو السعادات طوبي اسم الجنة وقيل شجرة فيها ويؤيد هذا ماروى ابن وهب بسنده عن أبي سعيد قال : قال رجل يارسول الله : وما طوبي ؟ قال و شجرة في الجنة مسيرة مائة سنة ثياب أهل الجنة تخرج من أكامها ، ورواه الإمام أحمد حدثنا حسن بن موسى سمعت عبد الله بن لهيمة حدثنا دراج أبو السمح أن أبا الهيثم حدثه عن أبي سعيد الخدرى رضى الله عنه عن رسول الله علي أن رجلا قال : يارسول الله طوبي لمن رآك وآمن بك ، قال وطوبي ثم طوبي لمن آمن بي ولم يرنى ه قال رجل : وما طوبي ؟ قال شجرة في الجنة مسيرة مائة عام ثياب أهل الجنة تخرج من أكامها ، وله شو اهد في الصحيحين وغيرهما قاله في فتح الجيد

وقوله ( أخذ بعنان فرسه في سبيل الله ) أي في جماد المشركين

قوله (أشعث رأسه) بنصب أشعث صفة لعبد غير مصروف للوصف ووزن الفعل ورأسه مرفوع فاعل أى شغله الجهاد فى سبيل الله عن التنعم بالادهان وتسريح الشعر مغبر" في قَدَماه ، إن كان في الجواسة كان في الحراسة ، وإن كان في الساقة كان في الساقة من أن في الساقة من أن أن لم أيؤذَن له ، وإن شَفَع لم أيشَمَّع » .

وقوله ( مغبرة قدماه ) بالجر صفة ثانية لعبد. وفيه فعنل إصابة الغبار في سهيل الله قاله في الشرح

وقوله ( إن كان فى الحراسة ) بكسر الحاء أى حماية الجيش عن أن يهجم عليم العدو كان فى الحراسة أى قام بواجبها غير مقصر فيها

قوله (وإن كان في الساقة) أى مؤخر الجيش ، كان في الساقة أى صار فيها ولزمها . وقال ابن الجوزى : المعنى أنه خامل الذكر لا يقصد السمو فأى موضع اتفق له كان فيه ، وقال غيره : المعنى المتهاره لما أمر وإقامته حيث أقيم لا يفقد من مقامه . وفيه فضل الحراسة في سبيل الله ، قاله في الشرح وروى الإمام أحمد عن مصحب بن قابت بن عبد الله بن الزبير قال : قال عنهان رضى اقه عنه وهو يخطب على المنبر : إنى أحدثكم حديثا سمعته من وسول الله عنه لم يكن يمنعنى أن أحدثكم به إلا الظن بكم ، سمحت رسول الله عنها ، حرس ليلة في سببل الله أفضل من ألف ليلة يقام ليلها ويصام نهارها ،

وقوله ( إن استأذن لم يؤذن له ) أى إن استأذن على الأمراء ونحوهم لم يؤذن له لانه ايس له جاء ولا منزلة عندهم

قوله (وإن شفع) أى عندهم لم يشفع بفتح الفاء مشدداً أى لم تقبل شفاعته ، وفي الحديث الذى رواه الإمام أحد ومسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه مرفوعا روب أشمك مدفوع بالابواب لو أقسم على الله لابرًه ، وفيه ترك حب الرياسة والشهرة وفضل الخول والتواضع ، قاله ألحافظ ابن حجر . وفيه الثناء على المجاهد الموصوف بتلك الصفات ، قاله المصبّف رحمه الله تعالى .

### ۳۸ - پاپ

# مَن أَطاعَ العلماء والأمراء في تحريم ما أحلَّ الله أو تحليل ما حرَّمَه فقد اتَّخَذهم أرباباً (١)

وقال ابنُ عباس(٢) . يُوشِكُ أن تنزلَ عليكم حِجَارَةٌ من السماء

(۱) قوله (باب من أطاع العلماء والآمراء في تحريم ما أول الله ، أو تحليل ما حرم فقد اتخذهم أرباباً من دون الله ) لما كانت العبادة هي طاعة الله تعالى بامتثال ما أمر به على ألسنة رسله عليهم السلام نبه المصنف وحمه الله بهذه الترجمة على وجوب اختصاص الحالق تبارك وتعالى بالطاعة فلا يطاع أحد من الحلق إلا إذا كانت طاعته مندرجة تحت طاعة الله وإلا فلا تجب طاعة أحد استقلالا ، وأما قوله (أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الآمر منكم ) قيسل هم العلماء وقيل هم الآمراء وهما روايتان عن أحد . قال ابن القيم : والتحقيق أن الآية تعم الطائذتين ، فإنما تجب طاعتهم إذا أمروا بطاعة الله وطاعة رسوله ، فكان العلماء مبلغين لآمر الله ورسولة ، والآمراء منفذين له فتجب طاعتهم تبعاً لطاعة الله ورسيله ، وفي الحديث ، إنما الطاعة في المعروف ، وقال والي الحديث ، إنما الطاعة في المعروف ، وقال والي دعى المرء السمع والطاعة ما لم يؤمر بمعصية فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة »

(٢) قوله ( وقال ابن عباس رضى الله عنهما: يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السهاء، أقول قال رسول الله ﷺ وتقولون قال أبو بكر وعمر )

قوله ( يوشك ) بضم أوله وكسر الشين المعجمة أى يقرب ويدنو ويسرع قاله أبو السمادات.

وقوله (أن تنزل علي حجارة من الساء فتثلغ رؤوسكم ، أقول . قال رسول الله ملي و تقولون قال أبو بكر وعمر). وسبب قول ابن عباس هذا ما رواه الآثرم عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال : تمتع رسول الله منال عروة بن الزبير : نهى أبو بكر وعمر عن المتعمة فقال ابن عباس أنهم سيلكون . أقول قال رسول الله منال و يقولون قال أبو بكر وعمر ، وهذا هو عليه المناس المناس

### أقول: قال رسول الله عِيَالِينَةِ ، وتقولون: قال أبو بكر وعمر . وقال

ـــالشاهد من قول ابن عباس الترجة وأبو بكر وعمر رضي الله عنهما لا يريان التمتع بالعمرة إلى الحج ويريان أن إفراد الحج أفضل ، وأن يفرد الحج بسفر والعمرة بسفر ليكثر تردد الناس إلى البيت ، وابن عباس يرى أن التمتع بالعمرة إلى الحبج واجب، ويقول إذا طاف بالبيت وسعى بين الصفا والمروة سبعة أشواط فقد حل من عمرته شاء أم أبي لحمديث سراقة بن مالك حين أمرهم النبي عليه أن يحملوها عمرة ويحلوا إذا طافوا بالبيت وسعوا بين الصفا والمروة ، فقال سراقة ألمامنا هذا أم للابد؟ فقال: بل للابد، والحديث في الصحيحين ، وكان شيخ الإسلام يقول: فرض على الصحابة فسخ الحج إلى العمرة لامر الرسول عليه لم به ، وأما الجواز والاستحباب فالامة إلى يوم القيامة لكن أبي ذلك ابن عباس وجمل الوجوب الامة إلى يوم القيامة وأن فرضا على كل مفرد وقارن لم يسق الهدى أن يحل ولا بد بل قد حل وإن لم يشأ . قال ابن القم : وأما إلى قوله أميل منى إلى قول شيخنا انتهى . وإذا كان هــذا قول ابن عبــاس لمن عارض قول الرسول علي الله بكر وعمر فما ذا يقول فيمن يعارض سنن الرسول مَالِيٌّ بِقُولُ شَيْخُهُ أَوْ إِمَامُ مَذْهُبُهُ فَا وَافْقُ مَذْهُبُهُ أَوْ قُولُ شَيْخُهُ قَبِـلُهِ وَمَا خَالَفُهُ رده أو تأوله . وقد قال الشافعي : أجمع العلساء على أن من استبانت له سنة رسول الله ﷺ لم يكن له أن يدعها لِقُول أحد وحينتذ فلا عذر لمن استفتى أن ينظر في مذاهب العلماء وما استدل به كل إمام وبأخمذ من أقوالهُم ما دل عليمه الدليل إذا كان له ملـكة يقتدر بها على ذلك ، وأن من بلغه الدليـل فلم يأخذ به فإنه يجب الإنكار عليه بالتغليظ فيجب الإنكار على من ترك الدليل لقول أحد من العلماء كاتناً من كان و نصوص الآئمة على هذا وأنه لا يسوغ التقليد إلا في مسأئل الاجتهاد التي لا دليل فيها من كتاب ولا سنة . فهذا هو الذي عناه العلماء بقولهم لا إنكار في مسائل الاجتهاد . وأما من خالف الكتاب والسنة فيجب الرد عليه كما قال ابن عباس والإمام أحمد وذلك بجمع عليه قاله في فتح الجيد

أَهْدُ بن حَنْبَل : عِجِبْتُ لَعُوم عَرَّفُوا الإسنادَ وَصِحَّتُه ، يَذْهَبُونَ إلى رأى سُفيان (١) ، واللهُ تعالى يقول ﴿ فَلْيَخْذَرِ الَّذِبن يُخالفونَ عن

(١) قوله ( وقال الإمام أحد : عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته يذهبون الله رأى سفيان واقه يقول ( فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصبيم فتنة أو يصبيهم عذاب أليم ) أندرى ما الفتنة ؟ الفتنة الشرك لعله إذا رد بعض قوله أن يقع فى قلبه شىء من الربغ فيهلك ) وكلام الإمام أحمد هذا رواه عنه الفضل ابن زياد وأبو طالب ، قال الفضل قال أحمد : لظرت فى المصحف فوجدت طاعة الرسول فى الملائة واللائين موضعاً ، ثم جعمل يتلو ( فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصبيم فتنة أو يصبيم عنذاب أليم ) وجعمل يكورها ويقولى : وما الفتنة إلا الشرك لعله إذا رد بعض قوله أن يقع فى قلبه شىء من الويغ فيهلك وجعمل يتلو هذه الآية : ( فلا وربك لا يؤهنون حتى يخكموك فيا شجر بينهم ) وقال أبو طالب قبل الأحمد إن قوماً يدعون الحديث ويذهبون الى وأى سفيان فنال عجبت لقوم سمعوا الحديث وعرفوا الإستاد وصحته يذعونه ويذهبون إلى وأى سفيان وغيره قال الله ( فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصبيهم فتنة أو يصبيم عذاب أليم ) وتدرى ما الفتنة الكفر ، قال الله تعالى ( والفتنة أكبر من الفتدل ) فيدهون الحديث عن رسول الله قال الله تعالى ( والفتنة أكبر من الفتدل ) فيدهون الحديث عن رسول الله وتغليم أهواؤهم إلى الرأى

وقوله ( عرفوا الإسناد ) أى إسناد الحديث وصحته أى صمة الإسناد ، وصمته. دليل على صمة الحديث

وقوله ( يذهبون إلى رأى سفيان ) أى الثورى الإمام الزاهد العابد الفقيه كان له أصحاب ومذهب افرض . وفيه معرفة تفسير آية النور ، وتمثيل ابن عباس بأبى بكر وعمر وتمثيل أحد بسفيان . قاله المصنف رحه الله تعالى . وهذا هو الشاهد من كلام أحمد للترجة . وقد عمت البلوى بهذا ألمنكر الذى أنكره الإمام أحمد خصوصاً فيمن ينتسب إلى العلم والإفتاء والتدريس وزعموا أنه لا يأخذ بأدلة الكتاب والسنة إلا المجتهد والاجتهاد قد انقطع وقد أخطأوا في ذلك وقد استدل الإمام أحمد رحمه الله تعالى بقوله على . لا تزال طائفة من أمتى على المدر المتعلى بقوله المنافقة على المنافقة المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة المنافقة على المنافقة المنافقة على المنافقة ا

أمرِدِ أَنْ تُصيبهم فِتْنَة أو يُصيبهم عَذابُ اليم ﴾ الدرى ما الفِنْنَة ؟ الفتنة الشرك، لعله إذا ردَّ بعض قوله أن يقع في قلبه شيء من الرَّيغ فيلك.

عن عَدِى بن حاتم () أنه سمع النبي عَلَيْق يقرأ هــــنـــنـــ الآية ﴿ الَّيْهَ لَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّه

= الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتى أمر الله وهم على ذلك ، على أن الاجتهاد لا ينقطع ، قاله في قرة العيون

وقوله (لعله إذا رد بعض قرله) أى النبي بَلِكُ أَن يقع في قلبه شيء من الزبغ فيهلك ، وهذا تنبيه على أن رد قول الرسول بَلِكُ سبب لريغ القلب المنت هو سبب الهلاك ، لأن مخالفة أمر الرسول بَلِكُ عَالَفَة لامر المرسل واستخفاف بحق الآمر كما فعل إبليس لعنه الله

(۱) قوله (عن عدى بن حاتم) بن عبد الله بن سعد بن الحشرج بفتح الحاء الطائى المشهور بالسخاء والمكرم، قدم عدى على النبي تلقيق في شعبان سنة تسع من الهجرة فأسلم وعاش مائة وعشرين سنة وكان من متنصرة العرب (أنه سيم النبي يلقي يقرأ هده الآية (اتخذوا أحبسارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله والمسيح بن مريم وما أمروا إلا ليعبدوا إلها واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون ) فقلت له إنا لسنا نعبده ؟ قال أليس يحرمون ما أحل الله فتحرمونه ويحللون ما حرم الله فتحول نه ؟ قال أليس يحرمون ما أحل الله فتحرمونه والدّمذى وحسنه ). وهذا هو الشاهد من الحديث الترجمة ، وفي الحديث دليل على أن طاعة الاحبار والرهبان في معصية الله عبادة لهم من دون الله ، ومن الشرك الاكبر الذي لا يغفره الله ، لغوله في آخر الآية ( وما أمروا إلا ليعبدوا إلها واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون ) قاله في فتح الجيسد . ليعبدوا إلها واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون ) قاله في فتح الجيسد . قال شيخ الإسلام فما أحلوه عما حرمه الله استحلال لحم الحنزير وإسقاط الحتان ...

إنا لسنا نعبُدهم ، قال « أليس يُحَرِّمون ما أَحلَّ الله ، فتحرِّمُونه . و يُحِلُّون ما حرَّمُ الله ، فتحلُّونه ؟ فقلت : بلي . قال فتلك عبادتهم » . رواه أحمد والترمذي وحسنه

 والصلاة إلى المشرق وزيادة الصوم و نفله من زمان إلى زمان واتخاذ الصور في السكنائس وتعظم الصليب واتباع الرهبانية، قال هذه كاما خالفوا فيها شرع الله الذي بعث به الاثبياء . وقال أيضاً وهؤلاء الذين اتخذوا أحسارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله على وجمين: أحسدهما أن يعلموا أنهم بدلوا دين الله اتباعاً الرؤسائهم مع علمهم أنهم خالفوا دين الرسل فهذا كفر ، وقد جعله الله ورسوله شركا وإن لم يكونوا يصلون لهم ويسجدون . الثاني أن يكون اعتقادهم وإيمانهم بتحريم الحلال وتحليل الحرام ثابتاً لكنهم أطاءوهم فى ممصية الله كما يفعل المسلم ما يفسله من الماصي التي يعتقد أنها معاصى فيؤلاء لهم حدكم أمثالهم من أهل الذنوب كما ثبت في الصحيحين عن النبي ﴿ إِلَّيْهِ أَنْهُ قَالَ ﴿ إِنَّمَا الطَّاعَةُ فِي المعروف ، وفي الحديث دليل على أن طاعة الاحبار والرهبان في معصية الله عبادة لمم من دون الله ، وأما طاعة الامراء ومتابعتهم فيما يخسالف ما شرعه الله ورسوله فقد عمت بها البلوى قديماً وحديثاً في أكثر الوّلاة بعد الحلفاء الراشدين وهلم جرا . وقد قال تعالى ﴿ فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُ فَاعَلَّمُ أَنَّمَا يَتَّبِمُونَ أَهُواءُهُمْ ، وَمَن أَصْل مَن اتبع هو اه بغير هدى من الله إن الله لا يهدى القوم الظالمين ﴾ قاله في فتح المجيد . وفيه معرفة تفسير آية براءة والتنبيه على معنى العبادة التي أنسكرها عمدى وتغير الاحوال إلى هذه الغاية حتى صار عند الاكثر عبادة الرهبان هي أفضل الاعمال وتسمى الولاية ، وعبادة الاحبار هي العلم والفقه ثم تغيرت الحال إلى أن من عبد دون الله من ليس من الصالحين وعبد بالمني الثاني من هو من الجاهاين ، قاله المصنف رحه اقه تعالى

وقوله ( حتى صار عند الآكثر عبادة الرهبان هى أفضل الآعمال ) يشير إلى ما يعتقده كثير من الناس فيمن ينتسب إلى الولاية من الضر والنفع ويسمون ذلك الولاية والسر وهو الشرك

#### ٣٩ - پاپ

قول الله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذِينَ يَزْ عَمُونَ أَنْهِمَ آمَنُواْ بِمَا أُنْوَلَ اللَّهِ وَمَا أَنْوَلَ اللَّهُ وَمَا أَنْ لَكُونَ أَنْ يَتَحَاكُمُواْ إِلَى الطَّاغُوتِ ('' . وقي ما أُنْزَلَ مِنْ قبلُكَ يُريدُونَ أَنْ يَتَحَاكُمُواْ إِلَى الطَّاغُوتِ مِنْ وَقِيلِكَ وَمَا أَنْ يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وَفَيْ وَقَلْمُوا إِنَّهُ مُوا أَنْ يَكُفُرُوا إِنَّهُ مُوا أَنْ يَكُفُرُوا بِهِ ، وقي اللَّهُ مُوا أَنْ يَكُفُرُوا بِهِ ،

وقوله (وعبادة الاحبار) هى العسم والفقه المؤلف على مذاهب الاتمة فيطيعونهم فى كل ما يقولون سواء وافق حكم الله أم لا بل يصرحون فإنه لا يحل العمل بالسكتاب والسنة ولا تلتى العلم والحدى منها

وقوله (ثم تغيرت الآحوال) إلى أن عبد من ليس من الصالحين كاعتقادهم فيسن يتنسب إلى الولاية من الفساق والجاذيب

وقوله ( وعبد ) بالمعنى الثانى من هو من الجاهلين كاعتقادهم العلم فى أناس من جهلة المقلدين قاله فى الرياح

(۱) قوله ( باب قول الله تعالى ( ألم تر إلى الذين يزعمون أنهم آمنوا بمنا أثرل إليك وما أثرل من قبلك يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت وقد أمروا أن يكفروا به ويريد الشيطان أن يصلهم ضلالا بعيداً ) قال ابن كثير : هذه الآية ذامة لمن عدل عن السكتاب والسنة وتحاكم إلى ما سواهما من الباطل وهو المراد بالطاغوت هاهنا . وفيه معرفة تفسير الآية وما فيها من الإعانة على فهم الطاغوت قاله المصنف رحمه الله تعالى

قوله ( وقد أمروا أن يكفروا به ) أى بالطاغوت فالكفر بالطاغوت ركن التوحيد فلا يصح الإيمان بالله إلا بالكفر بالطاغوت فمن لم يكفر بالطاغوت لم يؤمن بالله ، قال الإمام مالك رحمه الله : الطاغوت ما عبد من دون الله ، قال ابن القيم رحمه الله : الطاغوت ما تجاوز به العبد حده من معبود أو متبوع أو مطاع فطأغوت كل قوم من يتحاكون إليه غير الله ورسوله ، أو يعبدونه دون الله أو يتبعونه على غير بصيرة من الله أو يطبعونه فيا لا يعلمون أنه طاعة لله ، فهذه طواغيت العالم إذا تأملت أحوال الناس معها رأيت أن أكثرهم بمن أعرض عن عبادة إلى عبادة الطاغوت ومتابعته . انتهى

# ويريدُ الشيطانُ أَن يُضِلُّهم ضَلالًا بعيداً ﴾ الآيات . وقوله ﴿ وإِذا

وقوله (ويريد الشيطان أن يضلهم ضلالا بميداً) تضمئت هذه الآية أربعة أمور: الآول أنه من إرادة الشيطان يعنى التحاكم إلى الطاغوت. الشال أنه من الشالث تأكيده بالمصدر. الرابع وصفه بالبعد عن سبيل الحق والهدى.

وقوله ( وإذا قيل لهم تعالوا إلى ما أنزل الله وإلى الرسول رأيت المنافقين يصدون عنك صدودا ) قال ابن القيم : هذا دليـــل على أن من دعى إلى النحاكم إلى الــكتاب والسنة فأبى أنه من المناققين

قوله (ويصدون) لازم وهو بمنى يعرضون لان مصدره صدوداً فا أكثر من اتصف بهذا الوصف خصوصاً من يدعى العلم فإنهم صدوا عما توجبه الادلة من كتاب الله وسنة رسوله إلى أقوال من يخطى، كثيراً بمن ينتسب إلى الائمة الاربعة فى تقليدهم من لا يجوز تقليده واعتادهم على قول من لا يجوز الاعتاد على قوله ، ويجعلون قوله المخالف لنص الكتاب والسنة وقواعد الشريعة هو المعتمد عندهم الذى لا تصم الفتوى إلا به فصار المتبع لسنة الرسول بالمتمد أولئك غريباً . انتهى

وقوله ( فكيف إذا أصابتهم مصيبة بما قدمت أيديهم ) قال ابن التيم المصيبة فضيحتهم إذا نزل القرآن بحسالهم ولا ريب أن المصائب التي تصيبهم بمسائب القلب أيديهم في أبدانهم وقلوبهم وأديانهم بسبب مخالفة الرسول أعظمها مصائب القلب والدين . فيرى المعروف مشكراً والهدى ضلالا ، والرشاد غياً والجود باطلا ، والمصلاح فساداً ، وهذا من المصيبة التي أصيب بها في قلبه

وقوله ( ثُمَّ جَآءُوكَ يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنْ أَرَدْنَآ إِلَّا إِنْسَنَا وَتَوْفِيقًا ﴿ ) أَى المداراة والمصالعة وتوفيقاً بين الخصمين

وقوله (أولئك الذين يعلم الله ما فى قلوبهم) قال ابن كثير أى هذا الضرب من الناس هم المنافقون ، والله أعلم بما في قلوبهم وسيجزيهم على ذلك وقوله (فأعرض عنهم وعظهم وقل لهم فى أنفسهم قولاً بليغاً). قال ابن القيم =

قيلَ لهم لا تُفْسِدُوا في الأرضِ قالوا إنّما نحنُ مُصْلِحونُ (''). وقوله ﴿ أَمُعْلَمُ وَلا تُفْسِدُوا في الأرض بعد إصلاحها('') ﴿ وَقُولُه ﴿ أَمُعْلَمُ

=أمرانه رسوله بمالية فيم بثلاثة أشياء: أحدها الإعراض عنهم إهانة لجم وتحقيراً لشأنهم وتصغيراً لأمرهم لا إعراض متاركة وإهمال ، وبهمذا يعلم أنها غير منسوخة ، والشانى قوله: وعظهم وهو تخويفهم عقوبة الله وبأسه ونقمته إن أصروا على النجاكم إلى غير رسوله وما أنزل عليه ، والثالث وقل لهم في أنفسهم قولا بليغاً أى يبلغ تأثيره إلى قلوبهم ، ليس قولا ليناً لا يتأثر به المقول له ، قولا بليغاً أى يبلغ بلوغ المراد بالقول ، فهو قول يبلغ به مراد قائله من وهذه المادة تعدل على بلوغ المراد بالقول ، فهو قول يبلغ به مراد قائله من الزجر والتخويف وهذا القول البليغ يتضمن ثلاثة أمور: أحدها عظم ممناه وتأثر النفوس به . الثانى خامة لفظه وجزالته . الثالث كيفية القائل في إلقائه إلى الخاطب فإن القول كالسهم والقلب كالقوس الذى يدفعه وكالسيف والقلب كالساعد الذى يصرب به . انتهى

- (1) قوله (وإذا قيل لهم لا تفسدوا في الآرض قالوا إنما نحن مصلحون) قال أبو العالية في الآية (لا تفسدوا في الآرض ) يعني لا تعصوا في الآرض لان لان من عصى الله في الآرض أو أمر بمعصية الله فقيد أفسد في الآرض لان صلاح الآرض والسهاء إنما هو بطاعة الله ورسوله ، ومناسبة الآية للترجمة أن التحاكم إلى غير الله ورسوله من أعمال المنسافةين وهو من الفساد في الآرض ، قاله في فتح الجيد . وفيه معرفة تفسير آية البقرة ﴿ وإذا قبل لهم لا تفسدوا في الآرض ) قاله المصنف رحمه الله
- (٢) وقول (ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها) قال أبو بكر بن حياش في الآية: إن الله بعث محسداً إلى أهل الأرض وهم في فساد فأصلحهم الله بمحمد عليه فن دعى إلى خلاف ما جاء به محد عليه فهو من المفسدين في الأرض وقال ابن القيم: قال أكثر المفسرين: لا تفسدوا فيها بالمماصي والدعاء إلى غير طاعة الله بعد إصلاح الله لها ببعث الرسل وبيان الشريعة والدعاء إلى طاعة الله ، فإن عبادة غير الله والدعوة إلى غيره والشرك به هو أعظم فساد في الارض ، فل فساد الأرض في الحقيقة إنما هو بالشرك به ومخالفة أمره ، ولا صلاح لها

= ولا الاهلها إلا أن يكون الله وحده هو المعبود المطاع والدعوة له لا لغيره والعاعة والاتباع لرسوله ليس إلا ، وغيره إنما تجب طاعته إذا أمر بطاعة الرسول على ، فإذا أمر بمعصيته فلا سمع ولا طاعة ، ومن تدبر أحوال السالم وجد كل صلاح فى الارض فسببه توحيد الله وعبادته وطاعة رسوله ، وكل شر فى العالم وفتنة وبلاء وقحط وتسليط عدو وغير ذلك فسببه مخالفة رسوله والدعوة الى غير الله ورسوله ، انتهى ملخصاً . ووجه مناسبة الآية للترجمة أن التحاكم الى غير الله ورسوله من أعظم ما يفسد الارض من المعاصى ، فلا صلاح لما إلا بتحكيم كتاب الله وسنة رسوله قاله فى فتح الجيد ، وفيه معرفة تفسير آية الاعراف ﴿ ولا تفسدوا الارض بعد إصلاحها ﴾ قاله المصنف رحمه الله آية الاعراف ﴿ ولا تفسدوا الارض بعد إصلاحها ﴾ قاله المصنف رحمه الله

(۱) وقول تعالى (أفحكم الجاهلية يبغون؟ ومن أحسن من الله حكماً لقوم يوقنون) قال ابن كثير: ينكر الله تعالى على من خرج عن حكم الله تعالى المشتمل على كل خير والناهى عن كل شر وعدل إلى ما سواه من الآراء والآهواه والاصطلاحات التي وضعها الرجال بلا مستند من شريعة الله كما كان أهل الجاهلية يحكمون به من الجهالات والصلالات كما يحكم به التتار من السياسات المأخوذة عن جنكيز عان الذى وضع لهم الياسق وهو عبارة عن كتاب أحكام اقتبسها من شرائع شتى من اليهودية والنصرائية والملة الإسلامية وفيها كثير من الاحكام أخدذها من بحرد نظره وهواه فصارت في بنيه شرعاً يقدمونها على الحكم بالسكتاب والسنة فن فعمل ذلك فهو كافر يجب قتاله حتى يرجع إلى حدكم الله ورسوله، فلا يحكم بسواه في قليل ولا كثير، وفيه معرفة تفسير ﴿ أَلَحُكُمُ الجاهلية ببغون ﴾ قاله المصنف

وقوله (ومن أحسن من الله حكماً لقوم يوقنون) استفهام إنسكار أى لاحكم أحسن من حكمه تعالى وهذا من باب استعال أفعل التفضيل فيها ليس له فى الطرف الآخر مشارك، أى ومن أعدل من الله حكماً لمن عقل عن الله شرعه وآمن وأيقن أنه تعالى أحكم الحاكمين، الحسكيم فى أقو اله وأفعاله وشرعه وقدره، وفى الآية التحذير من حكم الجاهلية واختياره على حكم الله ورسوله فن فعل ذلك فقد أعرض عن الاحسن وهو الحق إلى ضده من الباطل قاله فى فتح الجيد

عن عبد الله بن عمرو<sup>(۱)</sup> أن رسول الله وَيَظِيْرُ قال « لا يُؤمنُ أحدُكُمُ حتى يكونَ هَواهُ تبعاً لمـا جثتُ به » قال النَّووِيّ : حــديث صحيح ، رويناه فى كتاب الحجة بإسناد صحيح

(۱) قولة (عن حبد الله بن عمرو رضى الله عنهما أن رسول الله يتلطح قال: ولا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جشت به ، قال النووى حديث صحيح رويناه فى كتاب الحجة بإسناد صحيح ) هذا الحديث رواه الشيخ أبو الفتح لصر أبن ابراهيم المقدس الشافعى فى كتاب الحجة على قارك المحجة بإسناد صحيح كا قاله النووى ورواه الطبرانى وأبو بكر بن عاصم والحافظ أبو لعيم فى الاربعين التى شرط لها أن تكون من صحيح الاخبار ، قال ابن رجب : تصحيح هذا الحديث بعيد جسداً من وجوه ذكرها وتعقبه بعضهم ، قلت ومعناه صحيح قطعاً وإن لم يصح إسناده وأصله فى القرآن كثير كقوله ( فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيا شجر بينهم ) الآية قاله فى الشرح

قوله ( لايؤمن أحدكم ) أى لا يكون من أهل كمال الإيمان الواجب الذي وحد أهله عليه بدخول الجنة والنجاة من النار

قوله (حتى يكون هواه تبعا لما جشت به) الهوى بالقصر ما يهواه وتحبه نفسه فإن كان الذى يحبه وتميل إليه نفسه تابعا لما جاء به الوسول بالقير فهذه صفة أهل الإيمان المطلق وإن كان بخلاف ذلك أو فى بعض أحواله أو أكثرها انتنى عنه من الإيمان كاله الواجب ونزل عنه فى درجة الإسلام كا فى حديث أبى هريرة ولا يزئى الزائى حين يزنى وهو مؤمن ، الحديث فلا يطلق عليه الإيمان إلا بقيد المعصية أو الفسوق فيقال مؤمن عاص أو مؤمن بإيمانه فاسق بمعصيته فيكون معه مطلق الإيمان الذى لا يصح إسلامه إلا به ، والذى عليه سلف الآمة وأثمتها أن الإيمان الذى لا يصح إسلامه إلا به ، والذى عليه سلف الآمة وأثمتها أن الإيمان الذى لا يصح إسلامه إلا به ، والذى عليه سلف الآمة وأثمتها أن الإيمان هو القول وهم الكتاب والسنة أكثر من أن تحصى خلافا لمن قال إن الإيمان هو القول وهم المرجئة ، ومن المعلوم عقلا وشرعا أن نية المرجئة ، ومن قال هو التصديق كالاشاعرة ، ومن المعلوم عقلا وشرعا أن نية الحق تصديق ، واليس مع أهل البدع =

وقال الشّغبي ": كان بين رجل من المنافقين ورجل من البهود خُصومة ، فقال البهودى : نتحاكم إلى محمد - عَرَف أنه لا يأخذ الرّشوة - وقال المنافق : نتحاكم إلى البهود . لعلمه أنهم يأخذون الرشوة . فاتفقا على أن يأتبا كاهناً في جُهينة فيتحاكما إليه ، فنزلت : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الّذِينَ يَزُهُمُونَ ﴾ الآية . وقبل : نولت في رجُلين اختصما

ما ينافى قول أهل السنة والجماعة وقد الحد والمنة . انتهى ملخصا من فتح الجميد . وأما الحوارج الذين يكفرون بالذنوب فيخرجون الزانى والسارق من الإسلام ويحكمون بكفره و تخليده فى النار . والممتزلة يقولون ليس بمؤمن ولا كافر له منزلة بين المنزلتين ومع ذلك فهو مخلد فى النار ، ومناسبة الحديث للترجمة بيان الفرق بين أمل الإيمان وأهل النفاق والمعاصى فى أقوالهم وأفعالهم وإراداتهم ، قاله فى فتح الجميد

(۱) قوله ( وقال الشعبى ) - بفتح الشين - وهو عامر بن شراحيسل الكوفى أبو عمرو ثقة مشهور فقيه فاصل . قال مكحول ما رأيت أفقه منه عالم أهل زمانه أدرك خلقاً كثيراً من الصحابة كان حافظا علامة ذا فنون كان يقول : ما كتبت سودا و في بيضاء ، هاش بضماً و ثمانين سنة قاله المذهبي . قال (كان بين رجل من المنافقين ورجل من اليهود خصومة ، فقال اليهودى : تتحاكم إلى محسد لأنه عرف أنه لا يأخذ الرشوة ، وقال المنسافق نتحاكم إلى اليهود لعلمه أنهم يأخذون الرشوة ، فاتفقا أن يأتيا كاهناً في جهيئة فيتحاكمان إليه فنزل ( ألم تر إلى الذين يزعمون ) الآية ، وقبل نزلت في رجلين اختصا فقال أحدهما نترافع إلى النبي وقال الآخر إلى كعب بن الأشرف ثم ترافعا إلى عمر فذكر له أحدهما القصة فقال الذي لم يرض برسول الله يألي أكذلك قال فعم فضربه بالمسيف أحدهما القصة فقال الذي لم يرض برسول الله يألي أكذلك قال فعم فضربه بالمسيف فعتله ) هذا الآثر رواه ابن جرير وابن المنذر بنحوه ، وذكر شبخ الإسلام أن غمر رضى الله عنه لما قتل المنافق قال : هكذا أقضى بين من لم يرض بقضاء الله وقضاء رسو له ، فنزلت (ألم تر إلى الذين يزعمون ) الآية ، فقال جبريل : إن هفتاء الله وقضاء رسو له ، فنزلت (ألم تر إلى الدين يزعمون ) الآية ، فقال جبريل : إن

فقال أحدُهما: نترافعُ إلى التبي عَيَّانِينَ ، وقال الآخر: إلى كعب بن الاشوف. ثم ترافعا إلى عمر، فذكر له أحدهما القصة، فقال للذى لم يرمن برسول الله عَيْنِينَ : أكذاك؟ قال: نعم، فضربه بالسيف فقتله

# ٤٠ - باسبت مَن جَحَد شيئاً من الامعاء والصّفات

عدا عور فرق بين الحق والباطل فسمى الفاروق ، انهى . وقد رويت هذه القصة من طرق متعددة قاله فى الشرح . وفيه مفرفة نفسير ﴿ الحيكم الجاهلية يبغون ﴾ وما قاله الشعبي فى سبب نزو لها و تفسير الإيمان الصادق والسكاذب وقصة عر مع المنافق قاله المصنف وحمه الله تعالى ، وفيه أن النجاكم إلى غير الله ورسوله من صفات المنافقين ، ولو كان الدعاء إلى تحكيم إمام فاصل ومعرفة أعداء الله ورسوله فعل عمر رضى الله عنه العلم والعدل فى الاحكام والمنسب فه والشدة فى أمر الله كا فعل عمر رضى الله عنه وأن من طعن فى أحسكام النبي بيالي أو فى شيء من دينه قتل كهذا المنافق بل أولى ، وفيها جواز تغيير المنكر وإن لم يأذن فيه الإمام قاله فى السرح ، وفيها ما يبين أن المنافق يكون أشد كواهة لحكم الله ورسوله من اليود والنصارى وأشد عداوة منهم لاهل الإيمان كا هو الواقع فى هذه الازمنة وقبلها من إعانة العدو على المسلين وحرصهم على إطفاء نور الإسلام والإيمان وقشل من أظهر الكفر والنفاق قاله فى فتح الجيد .

(۱) قوله ( باب من جحد شيئا من الاهماء والصفات ) أى ما حكه ؟ ومن اسم شرط والجواب محذوف تقديره : فقد كفر ، لمما كان التوحيد الذي بعث الله به رسله وأنزل به كتبه نوعين ؛ أحدهما توحيد في المعرفة والإثبات وهو إثبات حقيقة ذات الوب تعالى وضفاته وأفعاله وأسمائه ، والثاني توحيد في العلب والقصد وهو توحيد الإلهية وهما متلازمان لا يصح أحدهما بدون الآخر نبه المضنف وحمه الله بهذه الترجمة على أن من جعد شيئا من الاسماء والصفات ألى وودت في السكتاب والسنة لم يصح مورحيد دو إن جعدها كفر يخرج من الإسلام .

# وقول الله تعالى ﴿ وَثُمْ يَسَكُفُرُونَ بِالرَّحْمِٰنِ ۖ ﴾ الآية . وفي

(۱) قوله ( وقول الله تعالى : وهم يكفرون بالرحن قل هو ربي لا إله إلا هو عليه توكلت وإليه متاب ) ولما سمت قريش رسول الله يتلقج يذكر الرحن أنسبب أنكروا ذلك فأنول الله ( وهم يكفرون بالرحن ) . ذكر المفسرون أن سبب نزول هذه الآية في صلح الحديبية لما أمر الذي يتلقج عليا بكتابة وثيقة الصلح فكتب بسم الله الرحن الرحن الا دحان البيامة وكان مسيلة قبحه الله قد تسمى برحمان البيامة فأنول الله ( وهم يكفرون بالرحن ) أى لا يقرون به ، ووجه مطابقة الآية الترجمة أن الله عز وجل سمى جحود اسمه الرحن الذي هو اسم وصفة كفرا فعل على أن جحود شيء من الاسماء والصفات كفر

وقوله (قل هو ربى) أى قل يامحد رداً عليهم فى كفرهم بالرحمن تبادك وتعالى ، هو أى الرحمن ربى لا إله إلا هو ، أى لا معبود بحق سواه ، عليه توكلت و إليه متاب ، أى إليه مرجعى وأوبق فالرحمن اسمه وصفته فالرحمة وصفه القائم به ، فإذا كان المشركون جحدوا اسما من أسمائه الذى دل على كاله تعالى فيحود معناه كجحود لفظه فإن الجهمية يزعمون أنه لا يدل على صفة قائمة به تعالى و تبعهم على ذلك طو اتف من المعتزلة والآشاعرة فلهذا كفرهم كشير من أتمة السنة ولذا قال العلامة ابن القم فى السكافية الشافية :

ولقد تقلد كفرهم خسون في عشر من العلماء في البلدان واللالكائي الإمام حكاه عنهــــم بل حكاه قبــله الطبراني

صحیح البخاری (۱) قال علی حدُّثوا الناسَ بما یَعْرِفُون ، أَثریدون أَنْ بُکَدُّبَ اللهُ ورسولُه ؟ (۲)

=رسوله على ما يليق بحلاله وعظمته إثباتاً بلا تمثيل وتنزيهاً بلا تعطيل فإن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الدات يحتذى حدوه ، فكما أنا نثبت تهذاتاً لا تشبه النوات فكذلك نثبت له صفاتاً لا تشبه الصفات، والجهمية المعطلة ومن تبعهم على صلالهم أثبتوا له صفاتاً لا تشبه الصفات فتناقضوا . وقد ألف العلماء من أئمة السلف كتباً في الردعليهم كالإمام أحد في رده المشهور وكتاب السنة لابنه عبد الله ، وكتاب الحيدة المشهور لعبد الموزي الكناني ، وكتاب السنة لابي عبد الله المروزي ، ورد عثمان بن سعيد على المريسي ، وكتاب التوحيد لإمام الاثمة محمد بن خزيمة ، وكتاب السنة لابي بكر الحلال ، وغيرهم رحمه الله ورضي عنهم . وفيه معرفة تفسير آية الرعد وإن جحد شيء من الاسماء والصفات كفر ، قاله المصنف رحمه الله

- (۱) قوله (وفى صحيح البخارى عن على رضى الله عنه قال : حدثوا الناس بما يعرفون ) زاد آدم بن أبى إياس فى كتاب العلم : ودعوا ما ينكرون ، قاله الحافظ ابن حجر أى ما يشتبه عليهم فهمه ، ومثله قول ابن مسعود : ما أنت محدث قوما حديثاً لاتبلغه عقولهم إلا كان لبعضهم فتنة . رواه مسلم
- (۲) وقوله (أتريدون أن يكذب الله ورسوله) وسبب قول على هذا والله أعلم ما حدث في خلافته من إقبال الناس على الحديث وكثرة القصاص، فيأتون في قصصهم بأحاديث من هذا القبيل لا تعرف، فربما استنكرها بعض الناس وقد يكون لبعضها أصل أو معني صحيح فيقع بعض المفاسد فأرشدهم أمير المؤمنين إلى أنهم لا يحدثون عامة الناس إلا بما هو معروف يتفع الناس في أصل دينهم وأحكامه من بيان حلاله وحرامه الذي كلفوا به علما وعملا دون ما يشغل عن ذلك ما قد يؤدى إلى رد الحق وعدم قبوله فيفضى بهم إلى التكذيب. وقد كان أمير المؤمنين معاوية بن أبي سفيان ينهى القصاص عن القصص لما في قصصهم من الغرائب والتساهل في النقل ويقول : لا يقص إلا أمير أو مأمور ، وكل من الغرائب والتساهل في النقل ويقول : لا يقص إلا أمير أو مأمور ، وكل هذا عافظة على لزوم الثبات على الصراط المستقيم علما وعملا ونية وقصدا ، وبرك كل ما كان وسيلة إلى الجروج عنه إلى البدع والله أعلم

وروى عبد الرزّاق (''عن مُغمّر عن ابن طارُس عن آبيه عن ابن عياس أنه رأى رجلا انتَفَض لمّا سمع حديثاً عن النبي ﷺ في الصفات المعتنكاراً لذلك ، فقال : ما فَرَقُ هؤلاء ؟ بجدون رِقَةً عند تُخمَهِ . ويمْلِكون عند متشابهه

(۱) قوله (وروی عبد الرزاق) بن همام الصنعانی محدث البین صاحب التصانيفُ أَكْثَرُ الرواية عن شيخه معمر بن راشد صاحب الزهرى، ومعمر بفتح الميمين وسكون العين ابن راشد أبو عروة بن أبي عمرو بن راشد الازدى. الحراني ثم اليماني أحد الاعلام من أصحاب محد بن شهاب الزهرى يروى عنه كثير (عن ابن طاوس) وهو عبد اله بن طاووس اليماني ، قال معمر : أعلم الناس بالعربية ، وقال ابن عيينة : مأت سنة اثنتين وثلاثين ومائة وأبوه طاووس بن كيسان الجندى بفتح الجيم والنون الإمام العلم قيل اسمه ذكوان قاله أبن الجوزى ( عن ابن عباس ) وهو حبر الامة وترجمان القرآن دعا له الذي عليج وقال . اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل ، روى عنه أصحابه أثمة التفسير كمجاهد وسعيد بن جبیر وعطاء بن آبی رباح وطاووس وغیره ( أنه ) آی ابن عباس ( دأی دجلا انتفض لما سمع حديثًا عن الذي يُلِيِّج في الصفات استنكاراً لذلك فقال ما فرق هؤلا. ) يستفهم من أصحابه يشير إلى أناس عن يحضر بحلسه من عامة الناس يجدون رقة عند محكه أي إذا سمعوا شيئا من محكم القرآن ومعناه حصل معهم رقة أى عوف ( ويهلمكون عند متشابه ) أى إذا سمعوا شيئًا نما يشتبه عليهم فهمه لا أن آيات الصفات هي المتشابه كما تقوله الجهمية ونحوهم قال شيخ الإسلام : وأما إدخال أسماء اقه وصفاته أو بعض ذلك في المتشابه الذي لا يعلم تأويله إلا الله فما أعلم عن أحد من ساف الامة ولا من الائمة لا أحمد بن حتبل ولا غيره أنه جمل ذلك من الملشابه ونني أن يعلم معناه وجعلوا أسماء الله وصفاته من الكلام الاعجمى الذي لايفهم معناه ولا أن الله ينزل كلاماً لا يغهم أحد مصاه ، وإنما قالوا كلمات الله لها معان صحيحه ، وقالوا في أحاديث الصفات تمر كما جاءت ونهوا عن تأويلات الجهميَّنة وردوها وأبطاوها التي مضاها تعطيل النصوص 🛥

# ولما سمعت قريش رسول الله ﷺ يذكر الرحمٰن أنكروا ذلك ، فأنزل الله فيهم ﴿ وهم يَكفرون بالرحمٰن ﴾

ـــعن مادلت عليه ، ويقرون النصوص على ما دلت عليه من معناها ، ويفهمون منها بعض ما دلت عليه وكذلك نص أحد في كنتاب الرد على الونادقة والجهمية أنهم تمسكوا بمتشابه القرآن ، وتكلم أحمد على ذلك المتشابه وبين معناه وتفسيره بما يُخالف تأويل الجهمية ، وجرى في ذلك على سنن الآئمة قبله رحمهم الله . قال الذهبي حدث وكيع عن إسرائيل مجديث ، إذا جلس الرب على الْـكرسي ، فاقشمر رجل عند وكيع فنصب وكيع وقال أدركنا الاعش وسفيان يحدثون بهذه الاحاديث ولا ينكرونها أخرجه عبدالله بن الإمام أحمد فى كتاب الرد على الجهمية ، فهؤلاء الذين ذكرهم ابن عباس تركوا ما وجب عليهم من الإيمان بمالم يفهموا معناء من الكتاب والسنة وهو حق لا يرتاب فيه مؤمن وبعضهم يفهم منه غير المراد من المعنى فيحمله على غير معناه كما جرى لاهل البدع كالخوارج والرافضَة والقدرية ونحوهم بمن يتأول بمض آيات القرآن على بدعته وسبب هذه البدع جهل أهلهما وقصورهم فى الفهم وعدم أخذ العلوم الشرعية على وجهها وتلقيُّها عن أهلها . فالتشابه أمر لسي إضافي فقد يكون مشتبها بالنسبة إلى قوم بينا جُليا بالنسبة إلى آخرين ولهذا لما خرج النبي الله على قوم يتراجعون في القرآن غضب وقال بهذا ضلع الآمم قبلكم باختلافهم على أنبيائهم ، وضرب السكتاب بمضه ببعض ، وأن القرآن لم ينزل ليكذب بمضه بمضا ولسكن أنزل لان يصدق بمضه بمضا فما عرفتم منه فاعملوا به وما تشابه عليكم فآمنوا به . رواه ابن سعد وابن مردویه ، وغیرهم . وأما قوله تعالی ﴿ هُوَ الذِّي أَنْزُلُ عليك السكتاب منه آيات محكات ﴾ أى بينات واضحات الدلاَلة لا التباس فيها على أحد ﴿ هِن أَمُ الْكُتَابِ ﴾ أي أصله الذي يرجع إليه عند الاشتباه ﴿ وأخر متشابهات ﴾ أى تحتمل دلاأتها موافقه المحكم وقد تحتمل معنى آخر من حيث اللفظ والتركيب لا من حيث المعنى المراد ﴿ فَأَمَا الَّذِينَ فَى قَاوِبُهُمْ زَيْغِ ﴾ أى صَلال وخروج عن الحق إلى الباطل ﴿ فيتبعونَ مَا تَشَابِهِ مَنْهُ ﴾ أَيْ إَنَّمَا يَأْخُذُونَ منه بالمتشابه الذي يمكنهم أن يحرفوه أي يصرفوه إلى مقاصدهم الفاسدة لاحتمال ــــ

#### ٤١ - باب

# قول الله تعالى ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَةَ اللهِ ثُمْ يُشْكِرُونُهَا ( ) الآية .

= لفظه لما يصرفونه ﴿ ابتفاء الفتنة ﴾ أى الإمثلال لاتباعهم ليوهموهم أنهم يحتجون على بدعتهم بالقرآن وهو حجة عليهم لا لهم فن ردَّ مَا اشتبه عليه إلى الواضح منه وحكم محكمه على متشابهه فقد اهتدى ومن عكس انعكس قال شيخ الإسلام : والله جمل المحكم مقابل المتشابه تارة ومقابل المفسوخ تارة والمنسوخ يدخل فيه كل ظاهر ترك ظاهره لمعارض راجحه كشخسيص العام وتقييد المطلق فأن هذا متشابه لآنه يحتمل معنيين ويدخل فيه الجعل فإنه متشابه وإحكامه رفع ما يتوهم فيه من المعنى الذي ليس بمراد . وقد روى أن من قصارى نجران الذين وفدوا على النبي علي من تأول أنا ونحن على أن الآلمة ثلاثة لأن هذا ضمير جمع ومعلوم أن أنا ونحن من المتشابه فإنه يراد بها الواحد الذى معه غيره من جنسه ويرادبها الواحد الذي معه أعوانه وإن لم يكونوا من جنسه ويراد بها الواحد المظم نفسه الذي يقوم مقام من معه غيره لتنوع أسماعه التي كل اسم منها يقوم مقام مسمى فصار متشابها لان اللفظ واحد والمعنى متنوع والاسماء المشتركة في اللفظ هي من المتشابه فالذين في قلوبهم زيغ يدعون المحكم الذي لا اشتباه فيه مثل: وإلهمكم إله واحد . إنني أنا الله لا إله إلا أنا. الله لا إله إلا أنا فاعبدني . ما اتخذ الله من ولدوما كان معه من إله . ولم يتخذ ولدا ولم يكن لهشريك فى الملك . لم يلدولم يولد ولم يكن له كفوا أحد . ويتبعرن المتشابه انتهى باختصار وفيه ترك التحديث بما لايفهم السامع وذكر العلة أنه يفضى إلى تسكذيب الله ورسوله ولو لم يتعمد المنكر ، وكلام ابن عباس لمن استنكر شيئًا من ذلك وأنه هلسكة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله ( باب قول الله تعالى : يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها وأكثرهم الكافرون ) ترجم المصنف رحمه الله تعالى بهذه الآية من سورة النحل المسياة سورة النعم ليبين أن إنكار النعمة بعد معرفتها كفر كنسبة النعمة إلى غير المنعم بها وهو من الشرك الحنى المنافى لـكال التوحيد . وقد اختلف المفسرون فى المراد بالنعمة فذكر عن سفيان عن السدى يعرفون نعمة الله ثم ينسكرونها ، قال محد \_

قال مجاهد ما معناه: هو قولُ الرجل: هـذا مالى، ورثته عن آبائى. وقال عَوْنُ بن عبسد الله () يقولون لو لا فلان لم يكرب كذا.

= الله ذكره ابن جرير ولا شك أن بعثة محمد آلية أعظم نعمة ألعم الله بها على أمل الأرض ، قال شيخ الإسلام : فبمحد تبين الكفر من الإيمان ، والربح من الحسران ، والحدى من الصلال ، والنجاة من الوبال ، والذي من الرشاد ، والزيغ من السداد ، وأهل الجنة من أهل النار ، والمنقون من الفجار ، وسبيل من ألعم الله عليم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين من سبيل المفضوب عليم والصالين ، فالنفوس أحوج إلى معرفة ما جاء به وانباعه منها إلى الطعام والشراب فان هذا إن فات حصل الموت في الدنيا وذاك إذا فات حصل العذاب طريق النجاة من العذاب الأليم والسعادة في معرفة ما جاء به وطاعته إذ هذا طريق النجاة من العذاب الآليم والسعادة في دار النعيم انتهى (وقال بجاهد في قريش ثم ينكرونه بأن يقولوا هذا كان لآبائنا وورثناه عنهم) رواه ابن جرير وابن أبي حايم واختار هذا القول ابن جرير ، واختار غيره أن الآية قعم ما ذكر وابن أبي حايم واختار هذا القول ابن جرير ، واختار غيره أن الآية قعم ما ذكر

(۱) قوله ( وقال عون بن عبد الله ) بن عتبة بن مسعود أبو عبد الله السكوفي المنة عابد مات في سنة عشرين ومائة في الآية ( يقولون لولا فلان لم يكن كذا ) رواه ابن جرير وابن المنذر وابن أبي عاتم ، وقال ابن القيم ما معناه هذا يتضمن قطع إضافة النعمة عن من لولاه لم قسكن وإضافتها إلى من لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً ، فعنلا عن غيره ، وغايته أن يكون جزاء من السبب أجرى الله نعمته على يده ، والسبب لا يستقل بالإيجاد ، وجعله سببا هو من فعم الله عليه فهو المنعم بنلك النعمة وهو المنعم بما جعله سببا من أسبابها ، فالسبب والمسبب من إنعامه وهو سبحانه كما قد ينعم بذلك السبب ، فقد ينعم بدونه ولا يكون له أثر ، وقد يسلبه سببيته وقد يحمل لها معارضا يقاومها ، وقد يرتب على السبب ضد مقتضاه فهو وحده المنعم على الحقيقة

وقال أبن تتيبة ('): يقولون هذا بشفاعة آلهتنا. وقال أبو العباس (')

- بعد حديث زيد بن عالد الذي فيه ﴿ إِنَّ الله تعالى قال: أصبح من
عبادي مؤمن بي وكافر » الحديث ، وقد تقدم \_: وهـذا كثير في
الكتاب والسنة ، يَذُمُ مبحانه من يُضيفُ إنعامَه إلى غيره ، ويشركُ
به . قال بعض السَّلَف : هو كقولهم كانت الربح طيبة والمللاح حاذقاً ،
و نحو ذلك مما هو جار على السنة كثير

<sup>(</sup>۱) قوله (وقال - أبو محمد عبد الله بن مسلم . بن قتيبة ) الدنيورى الحافظ صاحب التفسير والمعارف وغيرهما واقه الحنطيب وغيره ومات سنة سبع وستين وماثتين أو قبلها (يقولون هذا بشفاعة آلهتنا) قال ابن القيم : هذا يتضمن الشرك مع إضافة النعمة إلى غير وليها، فالآلهة التي تعبد من دون الله أحقر وأذل من أن تشفع عند الله وهي محضرة في الهوان والعناب مع عابديها، وأقرب الحلق إلى الله وأحبهم اليه لا يشفع عنده إلا من بعد إذنه لمن ارتضاه، والشفاعة عنده بإذنه من نعمه فهو المنعم بالشفاعة وهو المنعم بقبولها وهو المنعم بتأهيل المشفوع له ، إذ ليس كل أحد أهلا أن يشفع له ، فن المنعم على الحقيقة سواه ؟

<sup>(</sup>٧) قول ( وقال الإمام أبو العباس) شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحرانى رحمه الله تعالى ورضى عنه بعد حديث زيد بن خالد الهذى فيه أن الله قال ( أصبح من عبادى مؤمن بى وكافر ) وهذا كشير فى الكتاب والسنة يذم سبحانه من يضيف أنعامه إلى غيره ويشرك به ، قال بعض السلف : هو كقولهم كانت الريح طيبة والملاح حاذقا ونحو ذلك بما هو جار على السنة كشير ) انتهى . وكلام الشيخ هذا يدل على أن حكم هذه الآية عام فى كل من قسب النعم إلى غير الله اللائى أنهم بها وأسند أسبابها إلى غيره بما هو مذكور فى كلام المفسرين المذكور بعضه هنا وذلك من أنواع الشرك كما لا يخنى ، قاله فى كلام المفسرين المذكور بعضه هنا وذلك من أنواع الشرك كما لا يخنى ، قاله فى قرة العيون . وفيه معرفة النعمة وإنكارها ومعرفة أن هذا جار على السنة =

### ٤٢ - باب

قول الله تعالى ﴿ فَلا تَجعَلوا للهِ أَنْداداً وأنتم تعلمون ('' ﴾ قال ابن عباس في الآية (٢) : الآندادُ هو الشرك ، أخْنَىُ من دَبيب

= كشير ، وتسمية هذا الكلام إنكاراً للنعمة، واجتماع النندين في الفلب ، قاله المصنف رحمه الله تعالى . قلت والمراد بالضدين معرفة النعمة وإنكارها

(١) قَوْلِه (باب قول الله تمالى فلا تجملوا لله أنداداً وأنتم تعلمون ) ينهى تبارك وتمالى عباده أن يجعلوا له أندادا ونظراء بشركونهم معه في عبادته وهم يعلمون أنه لا ندله ويذكرهم بنعمه التي امتن بها عليهم في قوله ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعبدوا ربكم الذي خلقـكم والذين من قبلـكم لعلـكم تتقون ، الذي جمل لـكم الارض فراشا والسماء بناء وأنول من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقا لكم فلا تجعلوا لله أندادا وأنتم تعلمون ﴾ قال البغوى ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسِ ﴾ خطابُ لاهل مكة و ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا ﴾ خطاب لاهل المَّدينة وهو هنا عام إلا من حيث أنه لا يدُخله الصغار والجانين ، وقال ابن عباس كل ما في القرآن من العبادة فعناه المتوحيد مم شرع تعالى في بيان وحدانية ألوهيته بأنه المنعم على عباده بإخراجهم من العدم إلى الوجود وإسباغ نعمه عليهم الظاهرة والباطنة فجمل الأرض فراشاً مثبتة بالرواسي الشاعنات ، والسهاء بناء وهو السقف وأنول من السماء ـ والمراد السحاب ـ ماء في وقت احتياجهم اليه فأخرج به أنواع الزروع والثمار رزةا لـكم . ومصمون هــــذا أنه الحالق الرازق مالك الدار وساكتها ورازقهم فهو المُستحق أن يعبد وحده ولا يشرك معه غيره من الانداد . قال ابن الفيم رحمه الله فتأمل هذه وشدة ازومها لتلك المقدمات قبلها وظفر العقل بها بأول وَهَلَّةَ وَخُلُوصُهَا مِن كُلُّ شَبِّهَ وَرَيْبِ وَقَادَحِ إِذَا كَانَ اللَّهُ وَحَدُهُ هُوَ الذي فعل هذه الآفعال فكيف تجعلون لله أنذادا وقد علمتم أنه لا ند له يشاركم نى فعله

(٢) قوله (وعن ابن عباس رضى الله عنهما فى الآية) الاندار هو الشرك الخفى من دبيب النمل على صفاة سوداء فى ظلمة الديل وهو أن تقول: والله على

النمل على صفاة سوداء فى ظلمة الليل. وهو أن تقول: والله وحياتِك يافلان وحياتى و تقول لو لا كُلَيبَةُ هذا لاتانا اللصوص ، ولو لا البط فى الدار لاتي اللصوص ، وقول الرجل لصاحبه : ما شاء الله وشتت ، وقول الرجل : لو لا الله وفلان . لا تجعل فيها فلاناً ، هذا كله به شرك ، رواه ابن أبي حاتم

وعن عمر بن الخطاب رضى الله عنه ('' أن رسول الله وَ قَالَ « مَن حَافَ ) بغير الله كفَر ، أو أشرك » رواه الترمذى وحسّنه ، وصحّمة الحاكم

\_\_وحياتك يا فلانوحياتى ، وتقول لو لا كليبة هذا لاتانا اللصوص ولو لا البط فى الدار لاتانا اللصوص ، وقول الرجل لصاحبه ما شاء الله وشئت ، وقول الرجل لصاحبه لو لا الله وفلان هذا ، كله به شرك رواه ابن أبي حائم) وفيه معرفة تفسير آية البقرة فى الانداد وأن الصحابة يفسرون الآية النازلة فى الشرك الاكبر أنها تم الاصغر قاله المصنف رحمه الله تعالى . وهذا الذى ذكره ابن عباس كله من الشرك الاصغر ، وهو الجارى على ألسنة كثير من الناس بمن لا يعرف التوحيد ولا الشرك ، وهو من المنسكر العظيم الذى يجب النهى عنه والتغليظ فيه لسكو نه أكبر من الشرك على الاعلى ، قاله في فتح الجيد ، وهذا من ابن عباس تفينه بالادئى من الشرك على الاعلى ، قاله في فتح الجيد ، وهذا هو الشاهد من كلام ابن عباس للبرجمة

<sup>(</sup>۱) قوله (وعن عمر بن الخطاب رضى الله عنه) قال في الشرح صوابه ابن عمر كددًا ، أخرجه أحمد وأبو داود والترمذى والحاكم وصححه ابن حبان قال ابن العراق وإسناده ثقات (أن رسول الله بمالية قال و من حلف بغير الله فقد كفره أو أشرك ) يحتمل أن يكون شكا من الراوى ويحتمل أن تسكون أو بمعني الواو فيكون قد كمفر وأشرك ويكون من الدكفر الذى هو دون الدكفر الآكبر كا هو من الشرك الاصغر ، وهذا هو الشاهد من الحديث الترجمة ، قال ابن عبدالبر:

وقال ابن مسعود: لأنْ أَخْلِفَ باللهِ كَاذَباً أَحَبُّ إِلَى مِنِ أَنْ أَخْلِفَ باللهِ كَاذَباً أَحَبُّ إِلَى مِن أَحْلِفَ بغيره صادقاً (1)

وعن حُذَيفة رضى الله عنه عن النبي عَلَيْنَ قال: « لا تقولوا: ما شاء الله وشاء فلان (۲۰ ». ما شاء الله شم شاء فلان (۲۰ ». دواه أبو داود بسند صحيح

— لا يجوز الحلف بنير الله بالإجاع ذكره فى إبطال التنديد . وأما قوله : أفلح وأبيه إن صدق و تحوه ، فقال فى الشرح الحق أن هذا كان قبل النهى عنه ثم قسخ ، قال السهيلى : وعليه أكثر الشراح

- (۱) قوله (وقال ابن مسمود: لأن أحلف بالله كاذباً أحب إلى من أن أحلف بغيره صادقا) وهذا لآن الحلف بالله كاذباً من الكبائر والحلف بغير الله شرك أصغر وهو أكبر من الكبائر وكلام ابن مسمود هذا رواه الطبراني وذكره ابن جرير غير مسند. وقال شيخ الإسلام: وإنما رجح ابن مسمود الحلف بالله كاذبا على الحلف بغيره صادقا لآن الحلف بالله توحيد، والحلف بغيره شرك، كاذبا على الحلف بغيره صادقا لآن الحلف بالله قسنة التوحيد أعظم من حسنة الصدق وإن قدر الصدق في الحلف بغير الله فسنة التوحيد أعظم من حسنة الصدق وسيئة الدكذب أسهل من سيئة الشرك، وفيه أن الحلف بغير الله شرك وأنه إذا حلف بغير الله صادقا فهو أكبر من البيين الغموس، قاله المصنف رحمه الله تمالى
- (۲) قوله (وعن حذيفة رضى الله عنه عن النبي الله قال و لاتقولوا ما شاء الله وشاء فلان ولسكن قولوا ما شاء الله ثم شاء فلان ،) رواه أبو دارد بسند صحيح ) وهذا لان العطف بالواو يقتضى المساواة لانها في وضما لمطلق الجمع بخلاف الفاء وثم وتسوية المخلوق بالخالق بكل نوع من أنوع العبادة شرك وهو من الشرك الاصغر

وجاء عن إبراهيم النَّخَعِيّ أنه يكره ، أعوذُ بالله وبك ويجوز أن يقول : باللهِ ثم بك . قال : ويقول : لو لا اللهُ ثم فلان ، ولا تقولوا : لو لا اللهُ وفلان (١)

## ٤٣ - باسب

ما جاء فيمن لم يَقْنَع بالحلف بالله (۲)

عن ابن عمر أن رسول الله عِيَالِينَةِ قال: لا تَعْلِفُوا بآباثهم (٢)، مَن

قوله ( لا تحلفوا بآبائسكم ) تقدم النهى عن الحلف بغير الله عموما

<sup>(</sup>۱) قوله ( وجاء عن إبراهيم النخمى أنه يكره أعوذ بالله وبك ويجوز أن يقول أعوذ بالله ثم بك ، قال : ويقول لولا الله ثم فلان ، ولا تقولوا لولا الله وفلان ) وكلام إبراهيم هذا الذي ذكره المصنف رواه عبد الرزاق وابن أبي الدنيا في كتاب الصمت عن مغيرة قال كان إبراهيم يكره أن يقول الرجل الخ لان الواو لمطلق الجمع مخلاف ثم فانها تقتضى الرتيب ، وفيه معرفة الفرق بين الواو وثم في اللفظ قاله المصنف رحمه الله . تنبيه : السكراهة في عرف السلف إنما يراد بها كراهة النحريم لاكراهة التنزيه المصطلح عليها عند متأخرى الفقهاء ومطابقة الحديثين والأثرين المترجمة ظاهرة على ما فسر به ابن عباس رضى الله عنها الآية ، قاله في الشرح

<sup>(</sup>٣) قوله ( باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله ) أى من الوعيد لان ذلك يدل على قلة تعظيمه لجناب الربوبية إذ القلب الممتلى. بمعرفة عظمة الله وجلاله وعزته وكبريائه لا يفعل ذلك، قاله فى الشرح

<sup>(</sup>٣) قوله (عن ابن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله بين قال و لاتحلفوا بآبائه من حلف بالله فاليصدق ومن حلف له بالله فليرض ومن لم يرض فليس من الله ، رواه ابن ماجه بسند حسن )

حَلَفَ بالله فَلْيَصْدُق ، ومَن خُلِفَ له بالله فَلْيَرْض ، ومَن ْ لم يَرْضَ فليسَ من الله » رواه ابن ماجه بسند حسن

# ٤٤ - پاپ قول ما شاء الله وشتت (۱)

وقوله ( من حلف بالله فاليصدق ) هذا بما أوجبه الله على عباده وحضهم عليه في كيتابه، قال الله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُو انْقُوا اللهُ وَكُونُوا مِعَالْصَادَقَينَ ﴾ قوله ( ومن حلف له بالله فاليرض ومن لم يرض فليس من الله ) قال ابن كثير أى فقد برأ من الله . وهذا عام في الدعاوي وغيرها وحدثت عن المصنف أنه حل حديث الباب على اليمين في الدعاوى كمن يتحاكم عند الحاكم فيحكم على خصمه باليمين فيحلف فيجب عليه أن يرضى ، قاله فى الشرح . قلت تعبير الشارح بالحكم على خصمه باليمين سبقة قلم منه رحمه الله لأنه إذا لم يكن للمدعى بنية عرض عليه هل يطلب إحلاف خصمه فإن طلب ذلك أحلفه لايحكم عليه باليمين فإن نكل عن اليمين حكم عليه بالنكول وإن حلف فعليه أن يرضى باليمين ولا تبكون يمين خصمه مبطلة لدعواء بل إذا وجد بنية فله إقامة الدعوى وإقامة البنية . قال في فتح الجيد : أما إذا لم يكن له بحكم الشريعة على خصمه إلا اليمين فأحلف فلا ريب أنه يجب عليه الرضا ، وأما إذا كان فيا يجرى بين الناس مما قد يقع فى الاعتذار ات من بمضهم لبعض و نحو ذلك فهذًا من حق المسلم أن يقبل منه إذا حلف معتذراً أو متبرأ من تهمة ، ومن حقه عليه أن يحسن الظن به إذا لم يتبين خلافه ، كما فى الآثر عن عمر رضى الله عنه : ولا تظن بكلمة خرجت من مسلم شراً وأنت تجد لها في الحتير محملا انتهى . وفيه النهى عن الحلف بالآباءوالاس للحَاوف له بالله أن يرضى ووعيد من لم يرض ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(١) قوله ( باب قول : ما شاء الله وشئت ) أى ما حكم التلفظ بذلك وحكه أنه تشريك في اللفظ ، لانه عطف مشيئة المخلوق على مشيئة الحالق جل وعلا محرف العظف المقتضى للتشريك بين المعطوف والمعطوف عليه ، وهو من أنواع الشرك الاصغر

عن تُتَنِيلَة (۱) أن يهوديًا آن النبي عَلَيْ فقال ؛ إنكم تُشركون ، تقولون : والسكعبة . فأمرهم النبي عَلَيْنَ إذا أدادوا أن يحلِفوا أن يقولوا : وربّ السكعبة ، وأن يقولوا ما شاء الله ثم شنت . دواه النسائى وصحمه

(١) قَوْلِهُ (عَن قَتْيَلَةً ) بضم القاف وفتح الناء بعدها مثناة تحنية مصغر ، بنت صيفي الجهنية أو الالصارية صحابية مهاجرة لها حديث في سنن النسائي واليوم والليل ، وهو هذا الذي ذكره المصنف وأشار ابن سعد إلى أنه ليس لها غير هذا الحديث (أن يهودياً أنى إلى النبي علي فقال إنكم تشركون، تقولون ما شاء الله وشئت وتقولون والـكعبة ، فأمرَمَ النَّبِي اللَّهِ إِذَا أَرَادُوا أَنْ يُحْلِمُوا أن يقولوا : ورب السكعبة وأن بقولوا ما شاء الله ثم شئت . رواه الفسائي وصححه ) وهذا لص فى أن هذا اللفظ من الشرك لأن النبي بالله أقر اليهودى على تسمية هذا اللفظ شركا ونهى الني علي عن ذلك وأرشد إلى أللفظ الذى لاعذور فيه ، وهو قول ما شاء الله ثم شُلُّت و إن كان الأولى قول ما شاء الله وحده ، والعبد وإن كانت له مشيئة فشيئته نابعة لمشيئة الله كا قال تعالى ﴿ وَمَا تَشَاوُونَ إلا أن يشاء اقه رب العالمين ﴾ وقوله ﴿ لمن شاء منكم أن يستقيم ﴾ الآية وغيرها . وفي الحديث والآيات الرد على القدرية والمعتزلة نفاة القُدر الذين يثبتون للمبد مشيئة تخالف ما أراده الله تعالى من العبد وشاءه، وأما أهل السنة والجماعة فتمسكوا بالكتاب والسنة في هذا الباب وغيره واعتقدرا أن مشيئة العبد تابعة لمشيئة الله في كل شيء بما شرعه الله وما يخالفه من أفعال العباد وأقوالهم فالسكل بمشيئة الله وإرادته فما وافق ما شرعه رضيه وأحبه وما خالفه كرهه من العبد كما قال تعالى ﴿ إِن تَـكفروا فَإِنْ اللهُ غَنَّى عَنْكُمْ وَلَا يُرضَى لَعْبَادُهُ الكفر ﴾ الآية . وفيه أن الحلفَ بالكعبة شرك لأن النبي ﷺ أقر اليهودى على قوله إنكم تشركون، وفيه فهم الإنسان إذا كان له هوى، قاله المصنف رحمه الله . وفيه معرَّفة اليهود بالشرك الاصغر ، قال في الشرح وكثير بمن يدعى الإسلام لا يعرف الشرك الاكبر بل يعرف خالص العبادات من الدعاء والذبح والنذر 🕳

# وله أيضاً عن ابن عباس أن رجلا قال للنبي عَلَيْنَ : ما شاه الله و وشلت : فقال و أجعلتني لله ندًا ! ما شاه الله وحْدَه ('')

- لغير الله ويظن أن ذلك من الدين. وفيه قبول الحق بمن جاء به وإن كان عدوا عزالهَا في الدين ، وأن الحلف بالسكمية من الشرك الاصغر

(١) قوله (عن ابن عباس رضى الله عنهما أن رجلا قال للنبي بيناتج ما شاء الله وشُلْت فقال : , أجعلتنى لله نداً ؟ بل ما شاء الله وحده ، ) هذا الحديث رواه النسائى فى اليوم والليلة ، ورواه ابن ماجة فى الكفارات من السنن عن هشام بن عمار عن عيسى نموه

قوله (أجملتنى قه نداً) هذه رواية ابن مردويه ورواية النساقى وابن ماجة وأجملتنى قه عدلا ، والمعنى واحد قاله فى الشرح . قال ابن القيم رحمه الله تعالى : ومن الشرك فى الألفاظ قول القائل للمخلوق ما شاء الله وشئت كا ثبت عن النبي على أن رجلا قال له : ما شاء الله وشئت ، فقال وأجملتنى قه نداً ، هذا مع أن الله قد أثبت للعبد مشيئة كقوله ( لمن شاء منكم أن يستقيم ) فكيف بمن يقول : أنا متوكل على الله وعليك ، وأنا فى حسب الله وحسبك ، ومالى إلا يقول : أنا متوكل على الله ومنك ، وهذا من بركات الله وبركاتك ، والله لى فى الله وأنت ، وهذا من الله ومنك ، وهذا من بركات الله وبركاتك ، والله لى فى الساء وأنت لى فى الأرض . فوازن بين هذه الالفاظ وبين قول القائل : ما شاء الله وشئت ثم اظر أيها أفحش

وقوله ( أجعلتنى فه ندأ ) فسكيف بمن قال

يا أكرم الخلق مالى من ألوذ به سواك عند حلول الحادث العمم فإن من جودك الدنيا وضرتها ومن علومك علم اللوح والقلم إن لم تكن في معادى آخذا بيدى فضلا وإلا فيا زلة القدم

#### وقوله :

دع ما ادعته النصارى فى نبيهموا واحكم بما شئت مدحا فيه واحتسكم لو ناسبت قدره آياته عظم أحيا العه حين يدعى دارس الرمم

ولابن ماجة ، عن الطّفيل أخى عائمة لأمّها (١) قال : رأيتُ كأنى أتبتُ على نفر من البهود ، قلتُ إنكم لأنمُ القومُ ، لو لا أنكم تقولون : عُزيْرُ ابنُ الله ، قالوا : وأنتم لانتمُ القومُ ، لو لا أنكم تقولون : ما شاء اللهُ وشاء محسد . ثمّ مررتُ بنفر من النصارى ، فقلت : إنكم لانتمُ القوم ، لو لا أنكم تقولون : المسيحُ ابنُ الله ، قالوا : وأنتم لانتمُ القوم ، لو لا أنكم تقولون ما شاء اللهُ وشاء محد . قالوا : وأنتم لانتمُ القومُ ، لو لا أنكم تقولون ما شاء اللهُ وشاء محد . فلما أصبحتُ أخبرتُ بها مَن أخبرتُ ، ثمّ أنيتُ النبي عَيْنَا فأخبرتُ ها قال : هل أخبرتَ بها أحداً ؟ قلتُ : نعم . فحد الله وأ ثنى عليه ، ثم قال : هل أخبرتَ بها أحداً ؟ قلتُ : نعم . فحد الله وأ ثنى عليه ، ثم قال : أما بعدُ فإن طُفيلا رأى رؤيا أخبرَ بها من أخبرَ منكم ، وإنكم قالن كله كان يمنعنى كذا وكذا أن أنهاكم عنها ، فلا تقولوا : ما شاء الله قالنم كله كان يمنعنى كذا وكذا أن أنهاكم عنها ، فلا تقولوا : ما شاء الله

<sup>(</sup>۱) قوله ( عن الطفيل أخى عائشة لامها ) وهو الطفيل بن عبد الله بن = سخبرة صحابى له حديث عند ابن ماجة وهو ما ذكره المصنف فى الباب، قال البغوى لا أعلم له غيره ( قال رأيت ) أى فيا يرى النائم (كأنى أنيت ) أى مررت البغوى لا أعلم له غيره ( قال رأيت ) أى فيا يرى النائم (كأنى أنيت ) أى مررت أنه ) أى بم القوم أنتم لولا ما أنتم عليه من الشرك والمسبة لله بنسبة الولد إليه ( قالوا أن لا تتم القوم لولا أن تقولون ما شاء الله وشاء محمد ) عارضوه بذكر شيء مما فى المسلمين من الشرك الاصغر ( ثم مررت بنفر من النصارى فقلت إن لا تتم القوم لولا أن مم تقولون المسيح ابن الله . قالوا إن كم القوم لولا أن مم تقولون ما شاء الله وشاء محمد ( قال فلما أصبحت أخبرت بها من أخبرت ثم أتيت تقولون ما شاء الله وشاء محمد ( قال فلما أصبحت أخبرت بها من أخبرت ثم أتيت رحمه الله ( ثم قال و أما بعد فإن طفيلا رأى رؤيا أخبر بها من أخبر منكم وإنكم قلتم كلمة كان يمنعنى كذا وكذا أن أنهاكم عنها ، ) وفى رواية أحمد والطبرانى و كان يمنعنى الحياء منهم ليس على سبيل الحياء من عنه عنه من الحياء منهم ليس على سبيل الحياء من عنه عنه الهياء منهم ليس على سبيل الحياء من عنه الحياء منهم ليس على سبيل الحياء من عنه عنه عنه الحياء منهم ليس على سبيل الحياء من عنه عنه الحياء منهم ليس على سبيل الحياء من عنه عنه الحياء منهم ليس على سبيل الحياء من عنه الحياء منهم ليس على سبيل الحياء منه عنه الحياء منه المياء منه الحياء منه الحياء منه الحياء منه الحياء منه الحياء منه المياء منه الحياء منه المناؤن المناؤن

## وشاه محمد ، وأَكِن قولوا : ماشاه الله وحْدُه

## ٥٤ - باب

## مَن سبِّ الدَّهْرِ فقد آذي الله (١)

=الإنكارعليم بلكان برائح يكرهها ويستحىأن يذكرها لأنه لم يؤمر بإنكارها، فلما جاء الآمر الإلهى بالرؤيا الصالحة أنكرها ولم يستح فى ذلك . وفيه دليل على أنها من الشرك الاصغر إذ لو كانت من الاكبر لانكرها من أول مرة قالوها، قاله فى الشرح . وهذه رؤيا حق أفرها النبي برائح وعمل بمقتضاها (فنهاهم أن يقولوا ما شاء الله وحده) قال فى فتح المجيد وإن كانت رؤيا منام فهى وحى يثبت بها ما يثبت بالوحى أمراً ونهيا ، والله أعلم . وفيه معنى قوله برائح وهو يتحنث فى غار حراء كان يرى الرؤيا الحالحة جزء من سنة وأربعين جزءا من النبوة ، لانه والمبح مدة سنة أشهر وهى بالنسبة إلى مدة النبوة الله الله والمسرين سنة جزء من سنة وأربعين جزءا منها ، وذكر الحليمى أن الوحى كان يأتيه على سنة وأربعين نوعا فذكرها وغالبها من صفات حامل الوحى وأنها الوحى وبحو عه يدخل فيا ذكر انتهى . وفيه أن الرؤيا الصالحة من أقسام الوحى وأنها الشرك الاكبر لقوله : يمنعنى كذا وكذا ، قاله المصنف رحه اقه تعالى .

(1) في إلى ( باب من سب الدهر فقد آذى الله ) تبارك وتعالى مناسبة هذا الباب لكتاب النوحيد ظاهرة لآن سب الدهر يتضمن الشرك ولفظ الآذى فى اللغة هو لما خف أمره وضعف أثره من الشرك والمسكروه ذكره الحطابى . قال شيخ الإسلام وهو كما قال وهذا بخلاف الضرر ، فقد أخبر سبحانه أن العباد لا يضرونه كما قال تعالى (ولا يحزنك الذين يسارعون فى المكفر إنهم لن يضروا الله شيئا ) فبين أن الحلق لا يضرونه لمكن يؤذونه إذا سبوا مقلب الامور ، قاله فى الشرح

وقول الله تعالى ﴿ وقالوا ما هِيَ إِلَّا حَياتُنَا الدُّنيا نموتُ ونحييُ وما أَيْرُ كِنَا إِلَّا الدِّهْرِ ('' ﴾ الآية . في الصحيح (''عن أبي هررة عن النبيُّ

(۱) قوله (وقول الله تعالى ﴿ وقالوا ما هي إلا حياتنا الدنيا نموت ونحي وما يهلكنا إلا الدهر ﴾ ) قال ابن كثير: يخبر تعالى عن قول الدهرية من الكفار ومن وافقهم من مشركى العرب في إنكار المعاد وقالوا ما هي إلا حياتنا الدبيا قال ابن جرير: أي ما حياة إلا حياتنا الذي نحن فيها لا حياة سراها تسكذيها منهم للبحث بعد الموت نموت ونحي قال ابن كثير: أي يموت قوم ويعيش آخرون وما هم معاد ولا قيامة ، وهذا يقوله مشركوا العرب المنكرون للمعاد ، وتقوله الفلاسفة الإلهيون منهم وهم ينكرون البداءة والرجعة ، وتقوله الفلاسفة الدهرية الدورية المنكرون المصانع المعتقدون أن في كل ستة وثلاثين ألف سنة يعود كل شيء إلى ما كان عليه ، وزعوا أن هذا قد تكرر مرات لا تتناهي فيكابروا المعقول وكذبوا المنقول ، ولهذا قالوا ﴿ وما يهلكنا إلا الدهر ﴾ قال ابن جرير أي ما يملكنا إلا الدهر ﴾ قال ابن جرير يغنيهم ويهلكهم ، قال الله تعالى ﴿ ومالهم بذلك من علم إن هم إلا يظنون ﴾ أي ينوهمون ويتخيلون ، فان قلت : أين مطابقة الآية المترجمة إذا كانت خبراً عن يترهمون ويتخيلون ، فان قلت : أين مطابقة الآية المترجمة إذا كانت خبراً عن الدهرية المشركين ؟ قلت المطابقة ظاهرة لآن من سب الدهر فقد شاركهم في الاعتقاد ، قاله في الشرح

(٢) قول (فى الصحيح) أى صحيح البخارى عن أبى هريرة رضى الله عنه عن التي يَلِيْقِ قال وقال الله تعالى: يؤذينى ابن آدم پسب الدهر وأنا الدهر أقلب الليل والنهاو ،) وأخرجه أحد بهذا اللفظ وأخرجه مسلم بلفظ آخر قال فى شرح السنة ومعناه أن العرب كان من شأنها ذم الدهر أى سبه عند النوازل لانهم كانوا ينسبون اليه ما يصيبهم من المصائب والمسكاره فيقولون أصابتهم قوارع الدهر وأبادهم الدهر فاذا أضافوا إلى الدهر ما فالهم من الشدائد سبوا فاعلها فسكان مرجع سبهم إلى الله عز وجل إذ هو الفاعل فى الحقيقة للآمور التي يصفونها فنهوا عن سب الدهر . انتهى ملخصا

عَلَيْهِ قال « قال اللهُ تعالى يُؤذِينى ابنُ آدَم ، يَسُبُ الدهرَ ، وأنا الدَّهرُ ، وأنا الدَّهرُ ، أُقَلَّبُ الليلَ والنهار »

وفى رواية و لا تَسْبُوا الدَّهْرَ ، فإنَّ الله هو الدَّهْر (١)

وقوله ( أقلب الليل والنهار ) تقليبه تصرفه تعالى فيه بما يحبه الناس ويكرهونه . وفي هذا الحديث زيادة لم يذكرها المصنف وهي قوله : بيدي الأمر (١) قولِه ( وفي رواية : لا تسبوا الدمر فإن الله مو الدمر ) حسدُه الرواية ذكرها مسلم وغيره . قال الشافعي وأبو عبيد وغيرهما من الأثمة في تفسير قوله لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر ، كانت العرب في جاهليتها إذا أصابهم شدة أو بلاء أو نبكية قالوا ياخيبة الدمر فيسندون تلك الآفعال إلى الدمر ويسبونه ، وإنما فاعلما هو الله تعالى فسكأ ثما سبوا الله سبحًانه لآنه فاعل ذلك في الحقيقة ، فلهذا نهى عن سب الدهر بهــــذا الاعتبار لا أن اقه هو الدهر الذي يمنونه ويسندون إليه تلك الافعال وهذا أحسن ما قيل في تفسيره وهو المراد والله أعلم وقد تبين بهذا خطأ ابن حزم في عده الدهر من أسماء الله الحسني ، ولو كان كذلك الحكان الذين قالوا وما يهلسكنا إلا الدهر صادقين ، قاله في الشرح . قال ابن القيم رحمه الله تعالى : وفي مسبة الدهر ثلاث مفاسد عظيمة أحدها مسبة من ليس أهلًا السب فإن الدهر خلق مسخر منخلقاقه منقاد لأنره متذلل لتسخيره فسابه أولى بالسب والذم منه ، والثانية أن سبه متضمن الشرك فإنه إنمــا سبه لظنه أنه يضر وينفع وأنه مع ذلك ظالم قد ضر من لا يستحق الضرر ورفع من لا يستحق الرفعة ، وحرم من لا يستحق الحرمان وأعطى من لا يستحق العطاء وهو عنـــد شاتميه من أظلم الظلمة وأشعار هؤلاء الظلمة الخونة في سبه كثيرة جداً وكثير من الجهال يصرح بلمنه وتقبيحه ، الثالثة أن السب منهم إنما يقع على من فعل هذه الافعال التي لو ا تبع الحق أهواءهم فيها لفسدت السموات والآرض ، فإذا وافقت أُهُوا المُ حَدُوا الدَّهُرُ وَأَثَنُوا عَلَيْهُ ، وَفَي حَقَيْقَةُ الْأَمْرُ فَرَبِ الدَّهُرُ هُو المعطى الماقع الحافض الرافع المعز المذل ، والدهر ليس له من الآمر شيء فسبتهم مسبة لله عز وجل ، ولهذا كانت مؤذية لله تعالى ، فساب الدهر دائر بين أمرين لا بد

له من أحدهما ، أما مسبة الله أو الشرك به فإنه إن اعتقدأن الدهر فاعل مع الله عن

# ۲۶ – باب التسمّی بقاضی القضاۃ و عوہ<sup>(۱)</sup>

# في الصّحيح" عن أبي هريرة عن النبيُّ عَيَّالِيَّةِ قال ﴿ إِنْ أَخْنَعَ

ے فہو مشرك ، وإن اعتقد أن الله وحده هو الذي يفعل ذلك وهو يسب من فعله فهو سب لله تصالى انتهى . وليس من مسبة الدهر وصف السنين بالشدة الموله تعالى (ثم يأتى من بعد ذلك سبع شداد ) الآية . وفيه النهى عن سب الدهر وتسميته إذ الله والتأمل فى قوله فإن الله هو الدهر وإنه قد يكون ساباً وإن لم يقصده بقلبه قاله المصنف رحمه الله تعالى

- (۱) قوله ( باب التسمى بقاضى القضاة و نحوه ) ذكر المصنف رحمه الله هذه المترجمة إشارة إلى النهى عن التسمى بقاضى القضاة قياساً على ما فى حديث الباب لكونه شبهه فى المعنى فينهى عنه قاله فى فتح المجيد
- (٢) قوله (في الصحيح) أي الصحيحين عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي على إلى أخنع اسم عند الله رجل تسمى ملك الاملاك لا مالك إلا الله لان منا المنظ إنما يصدق على الله تعالى فهو ملك الاملاك لا ملك أعظم منه ولا أكبر منه مالك الملك ذو الجلال والإكرام وكل ملك يؤتيه الله من يشاء من عباده فهو عارية يسرع ردها إلى المعير وهو الله تعالى ينزع الملك من ملكه تارة وينزع الملك منه تارة فيصير لاحقيفة له سوى اسم زال مساه ، وأما رب العالمين فلك دائم كامل لا انتهاء له ، بيده القسط يخفضه ويرفعه ويحفظ على عباده أهما أم يمله سبحانه وتعالى وما تمكتبه الحفظة عليهم فيجازى كل عامل بعمله إن خيراً فير وإن شراً فشر كما ورد في الحديث و المهم لك الحدد كله ولك الملك كله وبيدك الحير كله وإليك يرجع الامركله ، أسألك من الحسير كله ، وأعوذ بك من المشركله ، وأعوذ بك من

قوله (إن أختع) اسم ، ذكر المصنف أن معناه أوضع ، وهـذا النفسير . رواه مسلم عن الإمام أحمد عن أبي عمرو الشيباني ، قال عياض معناه أنه أشد =

= الاسماء صغاراً وبنحو ذلك فسر أبوهبيد، والحائمالذليل، وختمالوجل ذله قاله في الشرح، وفي رواية و اشتد غضب الله على من زعم أنه ملك الاملاك، رواه الطبراني

وقوله ( تسمى ) بفتح الناء الفوقية والسين المهملة أى سمى نفسه ، وقيل بضم الياء التحتية أى يدغى بذك ويرضى به

وقوله ( لا مالك إلا الله ) أى هو الذى يستحق هـذا الاسم ومن تسمى به فقد كذب وافترى وادعى ما ليس له فلذا صار أذل الناس عند الله يوم القيامة . قال ابن القيم رحمه الله تعالى المالك المتصرف بفعله ، والملك المتصرف بفعله وأمره .

(۱) وقوله (قال سفيان ـ هو ابن عبينة ـ مثل شاهانشاه ) . قال ابن القيم : ملك الملوك وسلطان السلاطين ومراد سفيان أن الحديث متناول لمثل هــذا بأى لسان فلا يتحصر في لفظ بعينه بل ما أدى هــذا المعنى فهو داخل في الحــديث ، هذا معنى كلام الحافظ ابن حجر قاله في إبطال التنديد

(٢) قوله (وفى رواية , أغيظ رجل على الله يوم الفيامة وأخبثه ، ) هذه الرواية ذكرها مسلم في صحيحه قاله في الشرح

قوله (أغيظ من الغيظ) رهو مثل النصب فيكون بغيضاً إلى الله مغضوباً عليـه والله أعلم. وهذا من الصفات التي تمركما جاءت ويجب اتباع السكتاب والسنة في ذلك وإثباته على وجه يليق بجلال الله وعظمته تعالى قاله في فتح الجيد

قوله (وأخبثه) وهو يدل على أن همذا خبيث عند الله فاجتمعت في حقه هذه الآمور لتعاظمه في نفسه وتعظيم الناس له بما ليس له بأهل فصار أخبث الحلق وأبغضهم إلى الله وأحقرهم عنده وهذا المذكور ينافى كال التوحيد الذي دلت عليه كلمة الإخلاص فيكون فيه شائبة من الشرك وإن لم يكن أكبر قاله في قرة العيون.

# « أُخْنَعُ ، يعنى : أوضع

### ٤٧ - باسي

احترام أسماء الله تعالى وتغيير الاسم لأجل ذلك (١)

عن أبي شُرَيح " أنه كان يُمكني أبا الحسكم ، فقال له النبي عليه الله النبي عليه الله النبي عليه الله النبي الحسلم (") . « إنَّ الله هو الخسكم ، وإلي \_\_\_\_\_\_ الحسكم (") .

قوله (أخنع) يعنى أوضع . وفيه النهى عن التسمى بملك الأملاك ، وأن ما فى معناه مثله كما قال سفيان ، والتفطن للتغليظ فى هذا وتحوه مع القطع أن الفلب لم يقصد معناه والتفطن فى أن هذا لاجل الله سبحانه ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

## (١) قوله ( باب احترام أسماء الله تعالى وتغيير الاسم لاجل ذلك )

(۲) قوله (عن أبي شريح) بعنم المعجمة و فتح الراء وآخره مهملة مصغر قاله في الشرح واسمه هاني بن يزيد الكندى قاله الحافظ ابن حجر ، وقيل الحارث الصنبابي قاله المزى ، وقيل خويلد بن عمرو الحزاعى قاله في الحلاصة وجزم به في قرة عيون الموحدين ، وذكر أنه أسلم عام الفتح ، له عشرون حديثاً اتفقا على حديثين وانفرد البخارى بحديث وعنه أبو سعيد المقبرى و نافع بن جبير وطائفة ، قال ابن سعد مات بالمدينة سنة ثمان وستين ، وقيل غير ذلك والصحيح الأول . وقد جاء مصرحاً باسمه في رواية أبي داود من طريق يزيد بن المقدام بن شريح وقد جاء مصرحاً باسمه في رواية أبي داود من طريق يزيد بن المقدام بن شريح عن أبيه عن جده عن أبيه هاني وهو أبو شريح (أنه لما وفد على رسول الله عن أبيه عن جده عن أبيه هاني وهو أبو شريح (أنه لما وفد على رسول الله عن أبيه عن جده عن أبيه هاني وهو أبو شريح (أنه لما وفد على رسول الله المنات المنات

(٣) قوله ( وإليه الحسكم ) أى الفصل بين العباد في الدنيا والآخرة ، فالحسكم في الدنيا بين خلقه بوحيه الذي أنزله على أنبيائه ورسله وما من قضية إلا ولله على

فقال: إن قَوْمِي إذا اختلفوا في شيء أتوْنى فحكتُ بينهم، فرضى كلا الفريقين (١٠) . فقال « ما أحسنَ هذا ، فالك من الولَد؟ (٧) قلت:

\_ فيها حكم ، قال تعالى ﴿ وما اختلفتم فيه منشىء فحكه إلى الله ﴾ وقال ﴿ فإن تنازعتم فى شىء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله والميوم الآخر ﴾ فالحكم إلى الله هو الحكم إلى كتابه والحكم إلى رسوله هو الحكم إليه فى حياته وإلى سفته بعد وفاته

قوله ( فلم تكنى أبا الحسكم؟) والكنية ما صدر بأب أو أم واللقب ما أشعر بمدح أو ذم ، قال بعضهم : السكنية قد تسكون بالاوصاف كأبى الفضائل وأبى المعالى وأبى الحير وأبى الحسكم وقد تسكون بالنسبة إلى الاولاد كأبى سلبة ، وأبى شريح ، وإلى ما يلابسه كأبى هريرة ، وقد تسكون للعلمية الصرفة كأبى بكر ذكره فى الشرح

(۱) قوله (قال: إن قوى إذا اختلفوا في شيء أتونى فحكت بينهم فرضى كلا الفريقين). فقال النبي يتاليخ و ما أحسن هذا ، والمعنى والله أعلم أن أبا شريح كان مرضياً عندهم يتحرى ما يصلحهم إذا اختلفوا فيرضون حكه ، وهذا هو الصلح لان مداره على الرضوا لا على الإلزام فكنوه أبا الحسكم . فأما ما يحكم به الجهلاء من سوالف آبائهم وأهوائهم فليس في هذا الباب لما فيه من النهى الشديد والخروج عن حكم الله ورسوله إلى ما يخالفه كما قال تعالى ( ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم السكافرون ) وهذا كثير فن الناس من يحكم بين الخصمين برأيه وهواه ومنهم من يتبع في ذلك سلفه ويحكم بما كانوا يحكمون به وهذا كفر إذا استقر وغلب على من تصدى لذلك عن يرجع الناس إليه . قاله في قرة العيون .

(٢) قوله ( و فا لك من الولد؟ ، قال : شريح ومسلم وعبد الله ، قال : و فن أكبرهم ، قلت : شريح . قال : و فأنت أبو شريح ، رواه أبو داود وغيره ) قال أبن مفلح وإسناده جيد ورواه الحاكم وزاد فدعا له ولولده فكناه بالكبير وهو المسنة وغير كنيته بأبى الحسكم فإن الله هو الحسكم ، وهذا هو الشاهد من الحديث للترجة . قال فى قرة العيون ومنه تسمية الآثمة بالحسكام فينبغى ترك ذلك والنهى عنه . قلت : وفيا قاله لظر لقول الله تصالى ( ولا تأكلوا أموالكم بينكم عنه . قلت : وفيا قاله لظر لقول الله تصالى ( ولا تأكلوا أموالكم بينكم عنه . قلت :

شُرَیح ومسلم وعبد الله . قال ، قال : « فَنَ أَ كَبَرُهُم » قلت : شُرَیح قال : « فَنَ أَ كَبَرُهُم » قلت : شُرَیح قال و فأنت أبو شُریح » رواه أبو داود وغیره

### ٤٨ - باب

مَن هَزَّلَ بشيء فيه ذكرُ الله أو القُرآن أو الرسول(''

وقولِ الله تعالى ﴿ وَ لَنَنْ سَأَلَتَهُم لَيَقُولُنَ ۚ إِنْكَ اللَّهُ تَعَالَى ﴿ وَ لَنَنْ سَأَلَتَهُم لَيَقُولُنَ ۚ إِنْكَ اللَّهِ تَعَالَى ﴿ وَلَانَ سَأَلَتُهُم لَيَقُولُنَّ إِنْكَ اللَّيْهِ أَنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّاللّ

- (۱) قوله ( باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول ) أي فقد كفر بذلك لاستخفافه بجناب الربوبية وذلك مناف التوحيد ، ولهـ 1 أجمع العلماء على كفر من فعل شيئاً من ذلك ، فن استهزأ بالله أو بكتابه أو برسوله أو بدينه كفر ولو هازلا لم يقصد حقيقة الاستهزاء إجماعاً
- (۲) قوله (وقول الله تعالى ﴿ ولئن سألتهم ليقولن إنما كنا نخوض ونلعب قل أبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزئون ﴾ ) يقول تعالى خاطباً لرسوله محد ﷺ ﴿ ولئن سألتهم ﴾ أى المنافقين المذين تسكلموا بكلمة السكفر استهزاء ﴿ ليقولن إنما كنا نخوض ونلعب ﴾ أى يعتذرون بأنهم لم يقصدوا الاستهزاء والتكذيب إنما قصدنا الحوض في الحديث واللعب

وقوله (قل أبانه وآياته ورسوله كنتم تستهزئون) لم يعبأ باعتذارهم إما لانهم كافوا كاذبين فيه ، وإما لان الاستهزاء على وجه الحوض واللعب لا يكون صاحبه معذوراً فلذا كان الجواب مع ما قبسله ﴿ لا تعتذروا قد كفرتم بمد إيمانكم﴾ انتهى ملخصاً من الشرح

<sup>=</sup> بالباطل و تدالوا بها إلى الحسكام ﴾ فسهاه حكاماً فدل على جواز ذلك . وفيه احترام أسماء الله تعالى وصفاته ولو لم يقصد معناه و تغيير الاسم لاجل ذلك واختيار أكبر الابناء السكنية قاله المصنف رحمه الله تعالى . فإن لم يكن له ابن فبأكبر بناته وكذلك المرأة قاله في شرح السنة

عن ابن عمر ومحمد بن كعب وزيد بن أسلم وقتادة الله حديث بعضهم في بعض \_ أنه قال رجُل في غزوة كَبُوك : ما رأينا

(١) قَوْلِه (عن ابن عمر ومحمد بن كعب القرظى وزيد بن أسلم وقتادة دخل حديث بعضهم في بعض أنه قال رجل في غزوة تبوك ما رأيتًا مثل قرائنا هؤلاء أرغب بطوناً ولا أكذب ألسناً ولا أجبن عند اللقاء ، يعنى رسول الله عِلْقَ وأصحابه القراء ، فقال عوف بن مالك : كذبت ولسكنك منافق ، لاخبرن رسول الله عَلَيْ ، فذهب عوف إلى رسول الله عَلِينَ ليخبره فوجد القرآن قد سبقه فجاء ذلك الرجل إلى رسول الله علي وقد ارتحل وركب ناقته ، فقال يارسول الله إنما كنا نخوض ونلعب ونتحدث حديث الركب نقطع به عنا الطريق . قال ابن عمر كانى ألظر إليـه متعلقاً بنسعة ناقة رسول الله ﷺ وإن الحجارة لتنكب رجليه وهو يقول: إنما كنا نخوض ونلعب ، فيقول رسول الله علي وأيالله وآياته ورسوله كنتم تستهزئون ، ما يلتفت إليه وما يزيده عليه ) هــذا الاثر ذكره المصنف بجموعاً من رواية ابن عمر ومحمد بن كعب وزيد بن أسلم وقتادة وقد ذكره قبله شيخ الإسلام . فأما أثر ابن عمر فرواه ابن جرير وابن أبي حاتم وغيرهما بنحو بما ذَّكره ، وأما أثمر محمد بن كعب وزيد بن أسلم وقتادة فهى معروفة كن بغير هذا اللفظ ، وابن عمر هو عبد الله بن عمر بن الخطاب رضى الله عنهما ، ومحمد بن كعب هو محمد بن كعب بن سليم أبو حمزة القرظى المدنى . قال البخارى إن أباه كان ممن لم يثبت من بني قريظة وهو ثقة عالم مات سنة عشرين ومائة ، وزيد بن أسلم هو مولى عمر بن الخطاب والدعبــد الله وإخوته يكني أبا عبــد الله ثمَّة مشهور مات سـنة ست وثلاثين ومائة . وقتادة هو ابن دعامة السدوسي .

قوله (دخل حديث بعضهم فى بعض) أى أن الحديث بحموع من رواياتهم قوله (أنه قال رجل) لم أقف على تسمية القائل أبهم اسمه فى جميع الروايات التى وقفت عليها إلا أن فى بعض الروايات أنه عبـدانة بن أبى " ، لـكن رده ابن القم بأن ابن أبى تخلف عن غزوة تبوك مثل أُورَّاثنا هؤلاء ، أَرْغَبَ بُطُوناً ، ولا أَكذبَ أَلْسُناً ، ولا أَجْبِنَ عند اللقاء \_ يعنى رسول الله عَيْنَ وأَصحابَهُ القُرَّاء \_ فقال له عَوْف ابن مالك ، كَذَبْتَ ولَكنَّكُ مُنافق ، لَأُخْبِرَنَّ رسول الله عَيْنَ فَيْنَاقِق ، لَأُخْبِرَنَّ رسول الله عَيْنَاق فَد سَبَقَه فَذهب عوف لل رسول الله عَيْنَاق لِيُخْبِرَه ، فوجدَ القرآن قدسَبَقه فذهب عوف لل رسول الله عَيْنَاق لِيُخْبِرَه ، فوجدَ القرآن قدسَبَقه

قوله ( ما رأينا مثل قرائنا مؤلاء ) القراء جمع قارى وهم عند السلف الذين يقرؤون القرآن ويعرفون معانيه فأما قراءته من غير فهم لمعناه فلا يوجد فى ذلك العصر وإنما حدث بعد ذلك قاله فى الشرح

قوله (أرغب بطوناً) أى أوسع بطوناً يصفونهم بسعة البطون وكثرة الآكل (ولا أكذب ألسنا ولا أجبن عند اللقاء) يعنى رسول الله على وأصحابه القراء، وقد كدف فإن الصحابة هم أحسن الناس اقتصاداً فى الآكل وغيره، بل المنافقون والسكفار أوسع بطونا وأكثر أكلاكا صحت بذلك الاحاديث وإن المؤمن يأكل فى معاء واحد والسكافر يأكل فى سبعة أمعاء، وكذلك المنافقون وهم أشد الناس جبنا وأكذب خلق الله كا وصفهم بذلك فى كتابه، وهذا القول الصريح فى الاستهزاء، وأما الفعل الصريح فشل مد الشفة وإخراج اللسان ورمن المين. قاله فى إبطال التنديد، ولهذا قال له عوف كذبت ولكنك منافق، فيه المبادرة فى الإنكار والشدة على المنافقين وجواز وصف الرجل بالنفاق إذا قال المبادرة فى الإنكار والشدة على المنافقين وجواز وصف الرجل بالنفاق إذا قال

قوله ( لاخبرن رسول الله على ) فيه المسئلة العظيمة أن من هزل بهذا فهو كافر وأن هذا هو تفسير الآية فيمن فعل ذلك كائنا من كان ، والفرق بين النميمة وبين النصيحة لله ولرسوله ، قال المصنف رحمه الله فيذبنى معرفة الفرق بين النمية والنميمة وبين النصيحة لله ورسوله ، فذكر أفعال المنافةين والفساق لولاة الامور ليزجروهم ويقيموا عليهم أحكام الشريعة ليس من الغيبة والنميمة انتهى

قوله ( فوجد القرآن قد سبقه ) أىجاء الوحى من الله بما قالوه ، وفيه دلالة على علم الله وقدرته و إلهية ، وأن محداً عبده ورسوله

## جَاه ذلك الرَّجُلُ إلى رسول الله عَيْكَةُ \_ وقد ارْتَحَلَ وركِبَ ناقتَه \_

فقال: يارسول الله ، إِنَّمَا كَنَّا نَفُوضُ ونتحَدَّثُ حَديثَ الرَكِبِ نقطَعُ به عَناء الطريق. قال ابنُ عمر: كانى أنظُرُ إليه متعلقاً بنسْعَة ناقة رسول الله عَيْنَا فَهُ وإنَّ الحجارة تنكبُ رِجْلَيه ، وهو يقول: إنّما كُنَّا نَفُوضُ ونلعبُ ، فيقول له رسول الله عَيْنَا فَهُ و أَبِاللهِ

قوله ( فجاء ذلك الرجل ) تقدم أنه ابن أبي ، رواه ابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عمر ، لـكن رده ابن القيم بأن ابن أبي تخلف عن غزوة تبوك ، قال ابن إسحق : وقد كان جماعة من المنافَّةُين منهم وديمة بن ثابت أخو بني أمية بن زيد ابن عمرو بن عوف ورجل من أشجع حليف لبني سلمة يقال له مخشي بن حمـير يشيرون إلى وسول الله علي وهو منطلق إلى تبوك فقال بعضهم لبعض أتحسبون جلاد بنى الأصفر كقتال ألعرب بمضهم بمضاً ؟ والله لسكانًا بكم غدا مقر نين في الحبال إرجافاً وترهيباً للمؤمنين فقال مخشى بن حمير : والله لوددت أنى أقاضى على أن يضرب كل رجل منا مائة جلدة وأنا ننقلب أن ينزل فينا قرآن لمقالتـ كم هذه ، وقال رسول الله عِلْقِيمَ فيما بلغني لعمار بن ياسر أدرك القوم فقد احترقو ا فسلهم عما قالوا فإن أنكرواً فقلُّ بلى ، قلتم كذا وكذا ، فانطلق إليهم عسار فقال لهم ذلك فأتوا رسول الله مِنْ الله عِنْدُرون إليه فجمـــل وديمة بن البت ورسول الله عَلِيُّةُ واقف على راحلته وهو آخذ بحقبها يقول : يارسول الله إنما كنا نخوض و نلعب فقال مخشى بن حمير يارسول الله قعد بى اسمى واسم أبى ، فسكان الذى يتمناه أى بقوله إن لعف عن طائفة منسكم لعذب طائفة في هذه الآية مخشى بن حير فسمى عبد الرحمن وسأل الله أن يقتل شهيداً لا يعلم بمكانه فقتل يوم النمامة فلم يوجد له أثر ، انتهى . وقال عكرمة : كان رجل بمن أنشأ الله عنى عنه يقول اللهم إنى أسمع آية أنا أعنى بها تقشعر منها الجلود وتجل منها القلوب اللهم فاجعل وفاتى قتسلا فى سبيلك لا يقول أحد أنا غسلت أنا كفنت أنا دفنت قال فأصيب يوم البمامة فما أحد من المسلمين إلا قد وجد غيره

وآیاته ِ ورسولهِ کنتم تَسْهَزِ تُون﴾ (۱) ؟ ما یلتفت إلیــــه ، وما یزیده علیه

(١) وقوله ( لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيما نـكم ). أى بهذه المقالة وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة ، وفيه الفرق بين العفو الذى يجبه الله وبين الغلظة على أعداء الله ، وأن من الاعذار ما لا ينبغى أن يقبل. قاله المصنف رحمه الله تعالى

وقوله ( إن لعف عن طائفة مندكم ) أى مخشى بن حمير لعذب طائفة أى لا الفاجرة الحاطئة . انتهى . وفي الآية دليلُ على أن الرجل إذا فمل الكفر ولم يعلم أنه كفر لا يعذر بذلك بل يكفر وعلى أن الساب كافر بطريق الاولى نبه عليمه شيخ الإسلام قاله في الشرح ، وقال شيخ الإسلام أمره الله أن يقول لهم قد كـفرتم بعد إيمانكم وقول من يقول إنهم كفروًا بعـد إيمانهم بلسانهم مع كفرهم أولاً بقلوبهم لا يصح لان الإيمان باللسان مع كفر القلب قد قارنه الكفر فلا يقال قد كفرتم بعد إيمانكم فإنهم لم يزالوا كافرين فى نفس الاس وإن أريد إنكم أظهرتم السكفر بعد إظهاركم الإيمان فهم لم يظهروا ذلك إلا لخواصهم وهم مع خواصهم ما زالوا هكذا بل لما نافقوا وحذروا أن تنزل عليهم سورة تبين ما في قلوبهم من النفاق وتكلموا بالاستهزاء صاروا كافرين بعد إيمانهم ، ولا يدل اللفظ على أنهم ما زالوا منافقين . وقال أيضاً أخبر أنهم كفروا بعد إيمانهم مع قولهم إنما تمكلمنا بالسكفر من غير اعتقاد له . بل إنما كنا تخوض ونلعب ، وبين الاستهزاء بآيات الله كفر ولا يكون هذا إلا بمن شرح صدراً بهذا الـكلام ولو كان الإيمان في قلبه لمنعه أن يتنكلم بهذا الـكلام ، والقرآن يبين أن إيمان القلب يستلزم العمل الطاهر بحسبه كقوله تعالى ﴿ ويقولون آمنا بالله وبالرسول وأطمئا ثم يتولى فريق منهم بعد ذلك وما أولئكَ بالمؤمنين ، إنما كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سممنا وأطعنا وأولئك هم المفلحون ﴾ فنني الإيمـان عمن تولى عن طاعة الرسول وأخبر أن المؤمنين إذا دعوا إلى اللهورسوله ليحكم بينهم سمموا وأطاعوا فبين أن هذا من لوازم الإيمان . انتهى . وفيه أن الإنسان قد يكفر بكلمة يتكلم بها أو عمل يعمل به ، وأشدها خطراً إرادات القلوب فهي ـــــ

### - 49

ما جاء فى قولِ الله تعالى ﴿ و لَمْنَ أَذَ قَنَاهُ رَحْمَةً مِنْا مِن كَبَعْدِ مَا جَاهِد : هـذا بعملى ، مَرَّاء مَدَّمَةُ لَيْهُ ولَنَّ لهذا لى ﴾ (١) الآية . قال نجاهد : هـذا بعملى ، وأنا عَقْوَقٌ به ، وقال ابنُ عبّاس بريد من عندى ، وقوله ﴿ قال إنّما أُوتِينَهُ عَلَى عَلَم مَنى بوجُوه المسكاسب . وقال آخرون : على علم مِن الله أنى له أهل . وهذا معنى قول مجاهد : أو تِينَه على شَرَف

البحر الذي لا ساحل له ويفيد الخوف من النفاق الاكبر فإن الله أثبت لهؤلاء إيما نا قبل أن يقولوا ما قالوه . قال ابن أبي مليكة أدركت ثلاثين من أصحاب رسول الله يؤلي كلهم يخاف النفاق على نفسه ، نسأل الله السلامة والعفو والعافمية في الدنيا والآخرة . قاله في الشرح

- (۱) قوله (باب ما جاء فی قول الله تعالی (واثن أذقناه رحمة منا من بعد ضراء مسته لیقولن هذا لی وما أظن الساعة قائمة ولئن رُجعت إلی ربی إن لی عنده للحسنی فلننبئن الذین كفروا بما عملوا ولنذیقنهم من عذاب غلیظ ) قال مجاهد: هذا بعمل وانا محقوق به، وقال ابن عباس یرید من عندی
- (۲) وقوله: ((إنما أو تيته على علم عندى ) قال قتادة على علم منى بوجوه المسكاسب، وقال آخرون: على علم من الله أنى له أهل، وهذا معنى قول مجاهد أو تيته على شرف) وليس فيا ذكروه اختلاف وإنما هى إفراد المعنى، قاله فى الشرح. قال ابن كثير رحمه آلله فى معنى الآية ﴿ وإذا خولناه نعمة منا قال إنما أو تيته على علم بل هى فتنة ﴾ يخبر تعالى أن الإنسان فى حال الضر يضرع إلى الله تعالى وينيب إليه ويدعوه ثم إذا خوله نعمة منه طغى وبغى، وقال: إنما أو تيته على علم أى لما يعلم الله من استحقاق له ولولا أنى عند الله حظيظ لما خولى هذا قال الله تعالى ﴿ بل هى فتنة ﴾ أى اختبار ﴿ ولكن أكثرهم لا يعلمون ﴾ فلمذا وتيته على علم عندى ، قاله المصنف رحمه الله

وعن أبي هريرة أنه سمع رسول الله على الله على الله أن يبتليهم من بني إسرائيل : أبر ص وَأَ قَرَع وَاهمى الله على الله أن يبتليهم فبعث إليهم مَلَكًا ، فأتى الابرص فقال : أى شيء أحب اليك ؟ قال : لون حسن ، وجلد حسن ، ويذهب عنى الذي قد قَدَر ني الناس به . قال : فسَحَه ، فذهَب عنه قَدَرُه وأُعطِي لو نا حسنا وجلداً حسنا . قال : فأى المال أحب إليك ؟ قال : الإبل ـ أو البقر شك إسحاق . فأعطِي ناقة عُشَراء ، وقال : بارك الله الك فيها . قال فأتى الاقرع فقال : فأعطى ناقة عُشَراء ، وقال : بارك الله ألك فيها . قال فأتى الاقرع فقال : أي شهر حسن ، ويذهب عني الذي قذر ني الناس به . فسحه فذهب عنه . وأعطى شعراً حسناً • فقال : أي المال

<sup>(</sup>۱) قوله (وهن أبي هريرة رضى الله عنه أنه سمع رسول الله على يقول: وإن ثلاثة من بني إسرائيل أبرص وأقرع وأهمى فأراد الله أن يبتليهم ،) هذا سياق مسلم ورواية البخارى بدأ لله بالمباء الموحدة والدال المهملة وكسر لام الجلالة قال ابن قرقول ضبطناه بالمهز ورواه كثير من الشيوخ بلا همز (فبعث إليم ملسكا فأتى الأبرص فقال: أي شيء أحب إليك؟ قال: لون حسن وجلد حسن ويذهب عني الذي قد قذرني الناس فيه) بكسر الذال المعجمة أي كرهني (فسحه فذهب عنه قذره وأعطى جلداً حسناً ولوناً حسناً، قال: فأي المال أحب إليك قال: الإبل والبقر شك إسحق) أي ابن عبيد الله بن أبي طلحة راوي الحديث (فأعطى ناقة عشراء بعين مهملة مضمومة وشين معجمة مفتوحة وبالمد الحديث (فأعطى ناقة عشراء بعين مهملة مضمومة وشين معجمة مفتوحة وبالمد أشهر (وقال) أي الملك (بارك الله الك فيها. قال فأتى الاقرع فقال: أي شيء أحب إليك قال: شعرحسن ويذهب عني الذي قذرني الناس به، فسحه فذهب أحب إليك؟ قال البقر أو الإبل عنه قذره وأعطى شعراً حسناً ، فقال: أي المال أحب إليك؟ قال البقر أو الإبل فأعطى بقرة حاملا ، وقال: بارك الله الك فيها . فأق الاعمى فقال: أي شيء عنه قذره وأعطى بقرة حاملا ، وقال : بارك الله الك فيها . فأق الاعمى فقال: أي شيء عنه فقول : أي المال أحب إليك؟ قال البقر أو الإبل فأعطى بقرة حاملا ، وقال : بارك الله الك فيها . فأق الاعمى فقال : أي شيء عنه فقول : أي المال أحب إليك؟ قال البقر أو الإبل

أحب إليك؟ قال: البقرُ ـ أو الإبل ـ فأعطى بقرة حاملا، قال: بارك الله لك فيها . فأ ق ألا عمى فقال: أَى شيء أحب إليك؟ قال: أن يُرد الله إلى بصرى فأ بصر به الناس، فسحه، فرد الله إليه بصرة قال: فأى المال أحب إليك؟ قال: الغنم وفأ عطى شاة والدا، فأنتج هذان وولد هذا، فكان لهذا واد من الإبل، ولهذا واد من البقر، هذان وولد هذا، فكان لهذا واد من الإبل، ولهذا واد من البقر، فقال: رجل من الغنم. قال: ثم إنه أنى الأبرس في صورته وهيئته فقال: رجل من الغنم، قال: أسألك \_ بالذي أعطاك اللون الحسن في اليوم إلا بالله ثم بك . أسألك \_ بالذي أعطاك اللون الحسن والمال \_ بعيراً أتبلغ به في سفرى، فقال: الحقوق والجلد الحسن والمال \_ بعيراً أتبلغ به في سفرى، فقال: الحقوق كان أخرس يَقذَرُك الناس،

<sup>=</sup> أحب إليك؟ قال: أن برد الله إلى بصرى فأبصر به الناس فسحه فرد الله إليه بصره ، قال: فأى المال أحب إليك؟ قال: الغنم فأعطى شاة والدا أى ذات ولد قال في التيسير الشاه الوالدالتي عرف منها كثرة الواد والنتاج ( فأنتج حذان ) بفتح الحمزة والناء المثناة فوق أى صاحب الناقة والبقرة وولد بتشديد اللام ( هذا أى ) صاحب الشاة قال في تيسير الوصول ومعناه اعتنى بها عند الولادة أى حفظها وقام بمصالحها فكان لهذا واد من الإبل ، ولهذا واد من البقر ، ولهذا واد من النتم ( ثم إنه ) أى الملك ( أتى الأبرص في صورته وهيئته ) قال ابن القيم في كتاب الأعلام : وهذا ليس بتعريض وإنها هو تصريح على وجه ضرب المثال وإيهام أفي أنا صاحب هذه القصة كما أوهم الملكان داود أنهما صاحبا القصة ( فقال : رجل مسكين وابن سبيل قد انقطعت بي الحبال ) بالحاء المهملة بعدها باء موحدة أى الاسباب التي يقطعها في طلب الرزق ولبعض رواة مسلم الحيال بياء تحتية جمع حيلة ( في سفرى فلا بلاغ لى اليوم إلا بالله ثم بكأسألك =

فقيراً فأعطاك الله هز وجل المال؟ فقال: إنما ورثت هذا المال كابراً عن كابر. فقال: إن كنت كاذباً فصيرك الله إلى ما كنت . قال: وأتى الاقرع في صورته ، فقال له مثل ما قال له ذا ، ورد عليه مثل ما ورد عليه مثل ما ورد عليه هذا . فقال : إن كنت كاذبا فصيرك الله إلى ما كنت . قال : وأتى الاهمى في صورته فقال : رجل مسكين وابن سبيل ، قد انقطعت في الحبال في سفرى ، فلا بَلاغ لى اليوم إلا بالله ثم بك انقطعت في الحبال في سفرى ، فلا بَلاغ لى اليوم إلا بالله ثم بك المقال ؛ وأسألك بالذى رد عليك بصرك شاة أ تبلغ بها في سفرى . فقال : قد كنت اهمى فرد الله إلى بصرك شاة أ تبلغ بها في سفرى . فقال : قد كنت اهمى فرد الله إلى بصرك الحسري ، فؤن ما شئت ودع ما شئت ، فواقه لا أجهد ك اليوم بشيء أخسري ، فقال :

— بالذى أعطاك المون الحسن و الجلد الحسن و المال بميراً أتبلغ به فى سفرى من البلغة وهى المكفاية أى أتوصل به إلى مرادى ، فقال الحقوق كثيرة فقال له كأنى أعرفك ألم تكن أبرص يقذرك الناس فقيراً فأعطاك الله عز وجل المال ، فقال : إنما ورئت هذا المال كابراً عن كابر فقال: إن كنت كاذباً فصيرك الله إلى ماكنت) أى ردك الله إلى ماكنت عليه سابقاً من البرص والفقر (قال: فأتى الاقرع في صورته ، فقال له مثل ما قال لهذا ، ورد عليه ، أى الافرع مثل ما رد عليه هذا أى الابرص ، فقال : إن كنت كاذبا فصيرك الله إلى ماكنت) أى رد الله عليك ماكنت عليه سابقاً من القرع والفقر ، قال: (وأتى الاعمى فى صورته عليك ماكنت عليه سابقاً من القرع والفقر ، قال: (وأتى الاعمى فى صورته لى البوم إلا بالله ثم بك ، أسألك بالذى رد عليك بصرك شاة أتبلغ بها فى سفرى ، فقال : قد كنت أعمى فرد الله إلى بصرى فخذ ما شئت ودع ما شئت فواقه لا أجهدك اليوم بشىء أخذته فه عز وجل ) هكذا لبعض رواة مسلم ، فواقه لا أجهدك اليوم بشىء أخذته فه عز وجل ) هكذا لبعض رواة مسلم ،

أمسيك مالك ، فإتمسا ابتُلِيتُم ، فقد رضِي الله عنك وسَخِط على صاحِبَيْك ، أخرجاه

### ٥٠ - باسب

قول الله تعالى ﴿ فلمَّا آتاهما صالحاً جَعَلا له شُرَكاء فيها آتاهما ﴾ الآبة (')

ـــ المهملة والميم أى على طلب شيء أو أخذ شيء بما تحتاج اليه من مالى ، كما قيل ليس على طول الحيَّاةُ ندم أي على فوت طول الحياة (فقال) الملك (أمسك عليك مالك فإنما ابتليتم فقد رضى الله عنك وسخط على صاحبيك أخرجاً ) أى البخارى ومسلم ، رهذا حديث عظيم ، رفيه معتبر ، فإن الأولين جحد نعمة الله فما أقرا نة بنعمة ولا نسبا النعمة إلى المنحم بها ولا أديا حق الله فيها فحل عليهما السخط وأما الاعمى فاعترف بنعمة الله ولسبها إلى المنعم عليه بها وأدى حق الله فيها فاستحق الرضا من الله بقيامه بشكر النعمة لما أتى بأركان الشكر الثلاثة وهي : الإقرار بالنعمة ونسبتها إلى المنعم بها وبذلها فيما يحب ، قال ابن القم رحمه الله تعالى : أصل الشكر هو الاعتراف بإنمام المنَّهم على وجه الحمنوعُ له والذل والحبة فن لم يعرف النعمة بل كان جاهلا بها لم يشكرها ، ومن عرفها ولم يعرف المنعم بها لم يشكرها أيضا ، ومن عرف النعمة والمنعم بها لكن جحدها لم يشكرها ، ومن عرف النعمة والمنعم بها وأقر بها ولم يححدها ولدكن لم يخضع للنعم بها ولم يرض به وعنه ، لم يشكرها أيضا ، ومن عرفها وعرف المنعم بها وأقربها وخضع للنعم بها وأحبه ورضى عنه واستعملها فى محابه فهذا هو الشاكر لها ، فلابد في الشكر من علم القلب وعمل يتبع العلم وهو الميل إلى المنعم ومحبته والخضوع له انتهى، وفيه معرفة ما فى هذه الفصة العجيبة من العبر العظيمة ، قاله المصنف رحه الله تمالي

(۱) قوله ( باب قول الله تعالى ( فلما آتاهما صالحا جعلا له شركاً فيا آتاهما فتعالى الله عما يشركون ) ) وقبلها ( هو الذى خلقكم من نفس واحدة ) أى من أبينا آدم ( وجعل منها زوجها ) أى حواء خلقها منه ( ليسكن = ــ اليها ) أى يطنن اليها ويألفها ﴿فلما تغشاها ﴾ أى وطنها ﴿حملت حملا خفيفا ﴾ أى لا يَثْغَلُها أولا إنما هو قطفة وعَلقة ومضفة ﴿ فَرْتُ بِهِ ﴾ أى استمرت بالماء قامت به وقعدت ﴿ فَلَمَا أَمْقَلَتُ ﴾ أى صارت ذَاَتُ ثَقَلَ بَحْمَلُهَا وَدَبُتُ وَلَادَتُهَا ﴿ دعوا الله ربها ﴾ أى آدم وحواء ﴿ لئن آنيتنا صالحا ﴾ أى بشرا سوبا ﴿ لَسَكُونَ مِن الشَّاكُرِينَ ﴾ قال الإمام أحد في معنى الآية : حدثنا عبد الصمد حدثنا عربن إبراهيم حدثنا قتادة عن الحسن عن سمرة رضى الله عنه عن النبي بَرْئِيِّ قال . لما ولدت حواء طاف بها إبليس وكان لا يعيش لها ولدفقال سميه عبد الحارث فإنه يميش ، فسمته عبد الحارث فماش ، وكان ذلك من وحى الشيطان وأمره، وهكذا رواه ابن جرير عن محمد بن بشار بندار عن عبد الصمد بن عبد الوارث به ، ورواه الترمذي في تفسيرُ هذه الآية عن محمد بن المثنى عن عبد إبراهيم ، ورواه بعضهم عن عبد الصمد ولم يرفعه ورواه الحاكم في مستدركه من حديث عبد الصمد مرفوعا وقال هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، ورواه الإمام أبو محمد بن أبي حاتم في تفسيره عن أبي زرعة الرازي عن هلال بن فياض عن غر بن إبراهيم به مرفوعا ، قال ابن كثير بعد حكاية ما تقدم : وهذا الحديث مسلول من ثلاثة أوَّجه : أحدها قول أبي حاتم الراذى : إن عمر بن إبراهيم هو البصرى لا يحتج به . والثانى إنه قد روى من قول سمرة نفسه . والثالثُ قول الحسن هم اليهود والنصارى انتهى . فأما قول أبي حاتم فجوابه أن عمر بن إبراهيم قد وثقه أبن مَعين وروى أبو بكر بن مردويه له متأبِعا من حديث المعتمر عن أبيه عن الحسن عن سمرة مرفوعا وأما قوله ابن كثير بأنه قد روى من قول سمرة تفسه فجوابه أن هذا لا يقتضى عدم رفع سمرة للحديث لأن رفعه زيادة والزيادة من الثقة مقبولة لا سها الصحابي ، ولانه يجوز أن يسمع الرجل حديثًا فيفتي به في وقت ويرفعه في وقت ، وبما يؤيد صحةً رفع الحديث رواية الإمام أحمد له في مسنده والاصل أنه لا يروى فيه إلا الاحاديث المرفوعة دونأقوالالصحابة، قاله الحافظ ابن حجر ، وأما قول الحسن هم اليهود والنصارى فجوابه أن هذا لا يعد من الحسن عدولًا عما رواه عن سمرة ، ولا ينفي أن يكون سبب نزول الآية آدم وحواء وحكمياً عام للشريكين من المذرية من اليهود والنصارى وغيرهم لآنه لا يجوز قصر الآيات على سبب زولها

قال ابنُ حَزِم ('): التفقوا على تحريم كلَّ الشم مُعَبَّدٍ لغيرِ الله، كَعَبْدِ أَصُمُ وَعَبِدِ السَّمِ مُعَبِّدٍ الله، كَعَبْدِ مُعَرِّدٍ السَّالِبِ (۲) مُعَرَ وعبدِ السَّكْفَبَةِ وما أشبه ذلك ، حاشاعبدُ المطَّلِبِ (۲)

(۱) قوله (قال ابن حرم) وهو عالم الأندلس أبو محمد على بن أحمد بن سعيد ابن حرم القرطبي الظاهري صاحب التصانيف، توفي سنة ست وخمسين وأربعائة وله اثمنتان وسبعون سنة (انفقوا به يعني أهل العلم على تحريم كل اسم معبد لغير الله كعبد عمر وعبد السكعبة وما أشبه ذلك) حكى ابن حزم اتفاق العلماء على تحريم كل ما عبد لغير الله لانه شرك في الربوبية والإلهية لان الحلق كلهم ملك فله وعبيد له ، خلقهم لعبادته وحده وتوحيده في ربوبيته وإلاهيته ، فنهم من عبد الله ووحده في ربوبيته والاهيته وأقر له بربوبيته وأسمائه وصفاته ، قاله في فتح الجيد

(٢) قوله (حاشاعبد المطلب) وعبدالمطاب هذا جدرسولالة ﷺ واسمه شيبة الحد وهو ابن هاشم بن عبد مناف بن قصی بن کلاب بن مرة بن کعب بن لؤی بن غالب بن فهر بن مألك بن النضر بنكنانة بن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر ابن نزار بن معد بن عدنان ، ولا ريب أن عدنان من ذرية إسماعيل بن إبراهيم الحُليل عليه السلام وقوله (حاشا عبد المجلب) هذا استثناء من العموم المستفاد من كل، وذلكأن تسميته بهذا الاسم لا محذور فيهلانه لم يعبد لغير اللهو إنما أصله من عبودية الرق، وذلك أن المطلب أخو هاشم قدم المدينة وكان ابن أخيه شيبة هذا قد نشأ في أخواله بني النجار من الخزرج لأن هاشماً تزوج فيهم امرأة فجاءت منه بهذا الآب، فلما شب في أخواله وبلغ سن التمييز سافر به عمه المطلب إلى مكة بلد أبيه وعشيرته فقدم به مكة وهود دينه فرآه أهل مكة وقد تغير لونه بالسفر فحسبوه عبداً للمطاب فقالوا هذا عبد المطلب فعلق به هذا الاسم فصار لا يذكر ولا يدعى إلا به ، وقد قال النبي بالله وأنا النبي لا كذب أنا ابن عبد المطلب ، وقد صار معظماً في قريش والعرب ، فهو سيد قريش وأشرفهم في جاهليته ، وهو الذي حفر زمزم وصارت له السقاية وفي ذريته من بعده ، ووالد رسول الله عليه أحد بني عبـد المطلب وتوفى في حياة أبيه وكان سن أبيه عبد الله حين حملت منه آمنة برسول الله تحو ثمانية عشرهاماً ، قال الحافظ الذهبي : توفى أبوه ==

# وعن ابن عبَّاس في الآية (١) قال : لما تَغَشَّاها آدمُ حملت ، فأتاهما

=عبدالة والنبي ﷺ ثمانية وعشرون شهراً ، وقيل أقل من ذلك ، وقيسل وهو حمل ، توفى بالمدينة وعاش خمسة وعشرين سنة ، قال الواحـدى : وذلك أثبت الاقاويل في سنه ووفاته . وتوفيت أمه آمنة بالابواء وهي راجعة به من المدينة إلى مكة من زيارة أخوال أبيه بني عدى بن النجار وهو يومثذ ابن ست سنين ومائة يوم ، وقيل ذلك أربع سنين ، فلما ماتت أمه حملته أم أيمن مولاته إلى جده ، فكان في كفالته إلى أن توفى جده والنبي ﷺ ثمان سنين فأوصى به إلى عمه أبي طالب . وقال شيخ الإسلام كان المشركون يعبدون أنفسهم وأولادهم لغير الله فيضيفون فيه التعبيد إلى غير الله من شمس أو وان أو بشر أو غير ذلك بمــا قد يشرك بالله فغير ذلك النبي مِتَالِيمٍ فعبدهم الله وحده فسمى جماعة من أصحابه ، كان اسم عبد الرحن بن عوف عبدالـكعبة فسماه عبد الرحن ، وكان اسم أبي هريرة عبد شمس فغير اسمه ، وسمى أبا معاوية عبد الرحمن وكان اسمه عبسد العزى ، وكان اسم مولاً، قيوم فسياً، عبد القيوم ، فشريعة الإسلام الذي هو الدين الحالص فه وحده تعبيد الحلق لربهم كما سنه رسول الله ﷺ وتغيير الاسماء الشركية إلى الاسماء الإسلامية والاسماء الكفرية إلى الاسماء الإيمانية ، انتهى ملخصاً . إذا علم هذا ، فلا تجوز التسمية بعبد الني وعبد الرسول وعبد المسيح وعبد على وعبد الحسين وعبد الـكعبة وعبد الدَّار وما أشبه ذلك بما فيه تعبيد لغير الله ، وفيه تحريم كل اسم معبد لغير الله ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله ( وعن ابن عباس رضى الله عنها فى الآية قال لما تنشاها آدم حلت فأتاهما إبليس فقال إلى صاحبكما الذى أخرجتكما من الجنة لتطيعانى أو لاجعلن له ) أى الولد ( قرنى أيّل ) بالتثنية والإضافة ، والآيل بفتح الهمزة وكسر المثناة التحتية المشددة ذكر الآوعال ، ( فيخرج من بطنك فيشقه ، ولافعلن ولافعلن ) ، والمعنى أنه ( يخوفهما ، سمياه عبد الحارث ) قال سعيد بن جبير كان اسمه \_ يعنى إمليس فى الملائكة \_ الحارث وكان مراده أن يسمياه بذلك ليكون قد وجد له صورة الاشتراك به ( فأبيا أن يطيعاه فرج ميتاً ثم حملت فأتاهما فقال مثل قوله فأبيا أن يطيعاه فرجميتاً ، ثم حملت فأتاهما فذكر لهما فأدركهما حب \_

إبليس فقال: إنى صاحب كما الذى الحرّجة كما من الجنّة لتُعلِيعانى أو لأَجْعَلَن له قرنى أيل فيخرج من بطنك فيشقه، والافعلن ، والافعلن لل أَجْعَلَن له قرنى أيل فيخرج من بطنك فيشقه، والافعلن ، والافعلن من يُعَوِّفهما من سمّياً هُ عبد الحارث ، فأبيا أن يطيعاه ، فحرج مَيتاً . ثم حملت مَعَلَت ، فأتاهما فقال مثل قوله ، فأبيا أن يطيعاه فحرج مَيتاً . ثم حملت فأتاهما فذكر كما ، فأدر كهما حُبُّ الولد، فسمّياه عبد الحارث . فذلك قوله ﴿ بَعَلَا له شُركاه فيها آتاهما ﴾ رواه أبن أبى حاتم . قوله ﴿ بَعَلَا له شُركاه فيها آتاهما ﴾ رواه أبن أبى حاتم .

الولد فسمياه عبد الحارث ، فذلك قوله : ﴿ جعلا له شركاء فيما آتاهما ﴾ ، رواه ابنأبي حاتم ). وأما قول ابن كثير ليس المرادَ من السياق آدم وحواء و(نما المراد المشركون من ذريته ولهـذا قال ﴿ فتعالى الله عما يشركون ﴾ . وقوله هذا مما لا يساعد عليه لفظ سياق الآيات الــكريمة فإنها من أولها إلى آخرها خبر عن آدم وحواء من حين خلقهما الله إلى أن جعلا له شركاء فيها آتاهما من الولد، ولذا ذكرًا بضمير التثنية ، ودعوى أن المراد بالآية الذرَّية لقوله ﴿ فَتَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يشركون ﴾ بعنمير الجمع لا يقتضى صرف الآية عن مدلولها لفظاً ، ومعنى لان أقل الجمع اثنان فيكون سبب نزولها آدم وحواء وحكمها عام يشمل المشركين من الذرية كغيرها من الآيات ، وأما قول ابن كثير عن أثر ابن عباس وكأن أصله \_ والله أعلم \_ مأخوذ عن أهل الكتاب فقد استبعده في فتح الجيد جداً ، وهو كما قال لا سما وقد تلقى هذا الاثر عن ابن عباس جماعة من أصحابه كمجاهد وسعيد ابن جبير وعكرمة ، ومن الطبقة الثانية قتادة والسدى وغـير واحد من السلف وجماعة من الحلف، ومن المفسرين من المثأخرين جماعات لا يحصون كثرة ، وعلى فرض تلقيه عن أهل الـكتاب فهو بمـا دل على صحته ظاهر سياق الآيات السكريمة فيكون من القسم الذي يشهد له شرعنا بالصحة ، والله أعلم. (وروى ابن أبي حاتم بسند صحيح عن بحماهد في قوله ﴿ لَذِن آتيتُنَا صَالِحًا ﴾ قال أشفقًا أن لا يكون إنسانًا ، وذكر معناه عن الحسنوسميدُ وغيرهما ) وقال أبو صالح أشفقًا أن يكون بهيمة فقالا لئن آتيتناصالحا بشراً سوياً ، رواهابن أبرحاتم ، وفيهأن م \_ ٩٩ = الحار التضيد

وله بسند صحيح (''عن قنَادَة قال: شُركاه في طاعته، ولم يكن في عبادته. وله بسند صحيح عن مجاهد في قوله ﴿ لَئُنْ آتَيْنَتَا صَالَحاً ﴾ قال: أشفَقًا أن لا يكون إنساناً. وذكر معناه عن الحسن وسعيد وغيرهما

#### ۱٥ - باب

قول الله تعــالى ﴿ وَقِهِ الْاسْمِـــــــــا ۗ الْحُسْنَ ۚ (٢)

عبة الله الرجل البنت السوية من النعم قاله المصنف رحمه الله تعالى وذلك أن الله قادر على أن يجعلها غير سوية أو من غير الجنس فلا ينبغى الرجل أن يسخط مما وهبه الله كأهل الجاهلية بل يحمد الله الذى جعلها بشرية سوية فلهذا كانت عائشة رضى الله عنها إذا بشرت بمولود لم تسأل إلا عن صورته لا عن ذكوريته وأنوثيته قاله فى الشرح

- (۱) قوله (وله أى ابن أبي حاتم بسند صحيح عن قتادة قال : جعلا له شركاء في طاعته ولم يكن في عبادته) أى لمكونهما أطاعاه في القسمية بعبد الحارث لا أنهما عبداه فهو دليل على الفرق بين شرك الطاعة وبين شرك العبادة . وفيه معرفة تفسير الآية وأن هذا الشرك في مجرد تسميته لم تقصد حقيقتها . قاله المصنف رحمه الله تعالى
- (۲) قوله (باب قول الله تعالى ( ولله الآسماء الحسنى فادعوه بها وذروا الذين يلحدون فى أسمائه سيجزون ما كانوا يعملون ) أشار المصنف رحمه الله تعالى بالترجمة بهذه الآية إلى الرد على الذين يتوسلون بذوات الآموات مع أن المسروع النوسل بالآسماء والصفات والاعمال الصالحات ، قاله فى قرة العيون . أخبر تعالى أن له أسماء وأنها حسنى أى قد بلفت الغاية فى الحسن فلا أحسن منها ولا أكمل فله من كل صفة كال أحسن اسم وأكمله وأتمه معنى وأبعده وأنزهه عن شائبة النقص ، فأسماؤه أحسن الآسماء كما أن صفاته أكمل الصفات فلا يحمل عما سمى به نفسه إلى غيره كما لا يتجاوز ما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله إلى ما وصفه به المبطلون

فاذعوهُ بها (' وذَرُوا الذينُ يُلْجِدون في أسمامِ (') الآية . ذكرَ ابن أبي حاتم عن ابن عباس ﴿ يُلْجِدون في أسمامُهِ ﴾ : يشركون . وعنه : سَمَّوا اللّات مِن الإلهِ ، والعُزَّى من العَزيز . وعن الأحش ('')

(۱) وقوله (فادعوه بها) ودعاؤه بها نوعان: دعاء ثناء وعبادة، ودعاء طلب ومسألة فلا يثنى عليه إلا بأسمائه الحسنى كذلك لا يسأل إلا بها ، فلا يسأل فى كل مطلوب إلا باسم يكون مقتضياً لذلك المطلوب فيكون السائل متوسلا بذلك اللاسم ، تقول: رب اغفرلى وارحنى إنك أنت الغفور الرحيم ، ولا يحسن أنك أنت السميع البصير ونحوذلك قاله ابن القيم رحمه الله ، وقوله عليه ولا وتسعين أسماً من أحصاها دخل الجنة ، رواه البخارى . قال ابن حزم : حامت فى إحصائها أحاديث مضطر به لا يصح شىء منها ، انهى . وقال ابن القيم رحمه الله تعالى : أما قوله ان قله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة ، فالمحكلم جلة واحدة . وقوله : من أحصاها دخل الجنة ، صفة لا خبر مستقل ، والمعنى : له أسماء متعددة من شأنها أن من أحصاها دخل الجنة ، وهذا لا ينبغى أن يكون له أسماء غيرها ، ويدل عليه قوله برائي وأسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلته فى كتابك أو علمته أحسداً من خلقك أو استأثرت به فى علم الغيب عندك ، فجعل أسماء ثلاثه ، وقسما أنزل به كتابه وتعرف به إلى عباده ، وقسما أستأثر به فى علم الغيب عنده فلم يطلع عليه أحداً من خلقه . أنتهى

- (۲) قوله (وذروا الذين يلحدون فى أسمائه ) أى اتركوهم وأعرضوا عن عجادلنهم ، قال العونى (عن ابن عباس فى قوله ـ يلحدون فى أسمائه : يشركون ، وعنه سموا اللات من الإله ، والعزى من العزيز )
- (٣) قوله (وعن الاعش) وهو سليمان بن مهران أبو محمد الكوفى الفقيه ثقة حافظ ورع ، مات سنة مائة وسبع وأربعين وكان مولده سنة إحدى وستين ، قال (يدخلون فيها ما ليس منها) كتسمية النصارى له أبا ونحوه ، قاله فى الشرح، =

\_وأصل الإلحاًد في كلام العرب العدول عن القصد والميل والجور والانحراف، ومنه اللحد في القبر لانحرافه إلى جهة القبلة عن سمت الحذر . وقال ابن القبم رحمه اقه تمالى : الإلحاد في أسمائه هو العدول بها وبحقائقها ومعانبها عن الحق الثابت، وهو أنواع : أحدها أن تسمى الأصنام بهاكتسمية اللات من الإله ونحوه . الثانى تسميته بما لا يليق بجلاله كتسمية النصارى له أباً وتسمية الفلاسفة له موجباً بذانه أو حلة فاعلة ، وثالثها : وصفه بما يتمالى عنه ويتقدس من النقائص كقول. أخبث اليهود إن الله فقير ، وقولهم إنه استراح ، وقولهم يد الله مغلولة . ورابعها: تعطيل الأسماء الحسني عن مُعاَّنها وجحد حقائقها كُقُول من يقول من الجهمية : إنهـا ألفاظ بجردة لا تتضمن صفات ولا معانى فيطلقون عليــه اسم السميع البصير الحيى، ويقولون: لا سمع له ولا بصر ولا حيـــاة ونحو ذلك ، وخامسها: تشبيه صفاته بصفات خلقه ـ تعالى الله عن قول الملحدين علواً كبيراً ــ فجمعهم الإلحاد وتفرقت بهم طرقه وبرأ الله أتباع رسوله وورثته القائمين بسنته عن ذلك كله فلم يصفوه إلا بما وصف به نفسه ولم يجحدوا صفاته ولم يشبهوها بصفات خلقه ولم يعدلوا بها عمـــا أنزلت لفظاً ولا معنى بل أثبتوا له الاسماء والصفات ونفوا عنه مشابهة المخلوقات فكان إثباتهم بريئاً من التشبيه وتنزبههم خلياً من التعطيل لا كمن شبه حتى كأنه يعبد صنما أو عطل حتى كأنه يعبد عدماً انتهى ، وقال أيضاً في السكافية الشافية :

فصل في بيان حقيقة الإلحاد في أسماء رب العالمين وذكر انقسام الملحدين

أسماؤه أسماء مدح كامها مشتقة قد حملت لمعمانى إياك والإلحاد فيها إنه كفر معاذ الله من كفران وحقيقة الإلحاد فيها الميل بالهاشراك والتعطيل والنكران فالملحدون إذا ثلاث طوائف فعليهموا غضب من الرحن المشركون لانهم سموا بها أوثانهم قالوا إلاه ثانى هم شبهوا المخلوق بالحلاق عكسس مشبه الحلاق بالإنسان وكذاك أهل الاتحاد فإنهم إخوانهم من أقرب الإخوان أعطوا الوجود جميعه أسماءه إذ كان عين الله ذي السلطان

والمشركون أقل شركا منهم ﴿ خصصوا ذَا الاسم بالأوثان ولذاك كانوا أهل شرك عندهم لو عموا ما كان من كفران والملحد الثائى فذو التعطيل إذ ينغى حقائقها بلا برمـــان ما ثم غير الاسم أوله بما ينني الحقيقة نني ذي بطلان فالفصددفع النص عن معنى الحقيب تة فاجتد فيه بلفظ بيان عطل وحرف ثم أول وانفها واقذف بتجسيم وبالمكفران المشبئين حقائق الاسماء والا وصاف بالأخبار والفرآن فإذاهموا احتجوا عليكفقل لهم هذا مجاز وهو وضع ثانى فإذا غلبت عن الجاز فقل لهم لا يستفاد حقيقة الإيقان إنى وتلك أدلة لفظية عزلت عن الإيقان منذ زمان فإذا تظافرت الأدلة كثرة وغلبت عن تقرير ذا ببيان فعليك حينثك بقانون وضعسناه لدفع أدلة القرآن ولكل نص ليس يقبل أن يؤو ل بالجـــاز ولا يمني ثاني قل عارض المنقول معقول وما الامران عند العقبل يتفقان ما ثم إلا واحد من أربع متقابلات كلهـا بوزان أعمال ذين أو عكسه أو تلغى المعقول ما هذا بذى إمكان العقل أصل النقل وهو أبوه إن تبطله يبطل فرعه النحتاني فتعين الاعسال للمعقول والإ لغاء للمنقول بالفافون ذىالبرهان أعماله يفضى إلى إلفائه فاهجره هجر الترك والنسيان

إلى أن قال:

الله تعالى .

هـذا واللهم فنافيها ونا في ما تدل عليه بالبتان ذا جاحد الرحمن رأساً لم يقر بخالق أبداً ولا رحن هذا هو الإلحاد فاحدره لعل الله أن ينجيك من نيران وتفوز بالزلني لديه رجنة الــــمأوى مع الغفران والرضوان وفيه إثبات الاسماء وكونها حسني ، والامر بدعائه بها وترك من عارضمن الجاهلين الملحدين ؛ وتفسير الإلحاد فها ووعيد من ألحد فيها ، قاله المصنف رحمه

## ُيدْخِلون فيها ما ليس منها

#### ٥٢ - باب

# لا يُقالُ السلامُ على الله (1)

# في الصحيح (٢) عن ابن ِ مسعودٍ رضي الله عنه قال: كنَّا مع النبي

عندة : ما يجرى صفة أو خبراً عن الرب تعالى أقسام ، أحدها : ما يرجع إلى صفاته وقعوته إلى نفس الذات كقولك ذات وموجود ، الثانى : ما يرجع إلى صفاته وقعوته كالعليم والقدير ، الثالث : ما يرجع إلى أفعاله كالحالق والرازق ، الرابع : التنزيه المحض ولا بد من تضمنه ثبو تا كالقدوس والسلام ، الحامس : ولم يذكره أكثر الناس وهو الاسم الدال على جملة أوصاف لا تختص بصفة معينة ، نحو الجيد العظيم الصمد ، السادس : صفة تحصل من اقتران أحد الاسمين والوصفين بالآخر وذلك قدر زائد على مفرديهما نحو : الغنى الحميد الففور القدير الحميد الجميد ووكلك قدر زائد على مفرديهما نحو : الغنى الحميد الففور القدير الحميد الجميد والحماء المزوجة في القرآن ، فإن الغنى صفة كال والحمد كذلك واجتماع الغنى مع الحميد كال آخر فله ثناء من غناه وثناء من حمده وثناء من اجتماعها فتأه له فإنه من أشرف المعارف ، انتهى باختصار . قاله ابن القم رحمه الله

- (۱) قوله ( باب لا يقال السلام على الله ) قلت وجه مناسبة الترجمة لكتاب المتوحيد أن السلام دعاء للسلم عليه وهو يستلزم مدعواً ومدعواً له ، والله سبحانه غنى عن دعاء الداعى وليس هناك مدعواً سواه، فنهوا عن السلام عليه تنزيها قد وتحقيقاً لجناب التوحيد والله أعلم
- (٢) قوله ( في الصحيح ) أي الصحيحين ( عن ابن مسمود رضي اقد عنه قال كنا إذا كنا مع النبي على في الصلاة قلنا السلام على الله من عباده السلام على فلان وفلان ، فقال النبي على في : « لا تقولوا السلام على الله من عباده فإن الله هو السلام ولسكن قولوا التحيات لله ) الج هدذا الحديث دليل على النهى عن قول السلام على الله هو السلام ، أي هو تمالى سالم من كل نقص ومن كل =

وَقَالَ ، فقال النبي عَلَيْكُ ولا تقولوا السلام على الله ، فإن الله مو وفلان ، فقال النبي عَلَيْكُ ولا تقولوا السلام على الله ، فإن الله مو السلام .

= تمثيل فهو الموصوف بكل كال المنزه عن كل عيب و نقص جل وعلا . قال ابن القيم رحمه الله : السلام اسم مصدر وهو من ألفاظ الدعاء يتضمن الإنشاء والإخبار فجهته الخبرية فيه لا تنافى الجهة الإنشائية وهو معنى السلام المطلوب عند التحية ، وفيه قولان مشهوران : أحدهما : أن السلام هنا هو الله عز وجل ومعنى السكلام نزلت بركته عليكم فاختير في هذا المعنى من أسباء الله عز وجل اسم السلام دون غيره . الثانى أن السلام مصدر بمعنى السلامة وهو المطلوب المدعو به عند التحية ، وحق من دعا الله بأسمائه الحسني أن يسأل في كل مطلوب بالاسم المقتضى لذلك المطلوب المناسب لحصوله فيكون الداعى مستشفعا إلى الله تعالى متوسلا إليه به فالمقام لما كان مقام طلب السلامة التي هي أهم شيء عند الإنسان أتى في طلبها بصيغة اسم من أسهاء الله تعالى وهو السلام الذي تطلب منه السلامة فتصمن لفظ السلام معنيين : أحدمها ذكر الله ، والشانى طلب السلامة وهو مقصود المسلم . انتهى ملخصاً ، ثم أرشدهم إلى ما ينبغي في حقه تعالى وهو قول النحيات لله أي جميع التعظمات مستحقة لله تعالى والصلوات أي الحس أو العبادات كلها والطيبات أى من الاعمال الصالحة كلما نه ، السلام عليك أيها النبي ورحمة انه وبركاته السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ، تسلم على نفسك وعلى كل عبــد صالح في السهاء والارض . فني هذا الحديث بيان الفرق بين تحية الحالق وتحية المخلوق . فتحية الخالق النمظيم وتحية المخلوق السلام الذي هو دعاء له بالسلامة ، فالتعظيم بالتحية لا ينبغى إلَّا لله وحده فاستبدال بعضالناسالسلام في مخاطباتهم بالتحية لا يجوز فينبغي النهي عن ذلك ، وفيه معرفة تفسيرالسلام وأنه تحية وأنها لا تصلح لله ، والعلة في ذلك وتعليمهم النحية التي تصلح لله ، قاله المصنف رحمه اقه تمالي

#### ٥٣ - باب

قُولِ : اللهمُّ اغفر ۚ لِي إِن شِنت (''

فى الصحيح (\*): عن أبي هريرة ، أنَّ رسولَ الله وَ عَلَيْهِ قال : ﴿ لَا يَقُولُ أَحْدُمَ : اللَّهُمُّ احْدُمُ اللَّهُمُّ ارْحَنَى إِنْ شَدْتَ ، لِيَعْزِمَ لِللَّهُمُّ ارْحَنَى إِنْ شَدْتَ ، لِيَعْزِمَ لِللَّهُمُّ اللَّهُمُّ اللَّهُمُّ اللَّهُمُّ اللَّهُمُ لَهُ (\*) » المسألة (\*) فإنَّ اللهُ لا مُسكرة له (\*) »

<sup>(</sup>١) قول ( باب قول . اللهم اغفر لى إن شئت ) لما كان العبد لا غناء له حن ربه ومففرته طرفة عين كما قال تعالى ﴿ يَا أَيَّهَا النَّاسُ أَنْتُمَ الْفَقْرَاءَ إِلَى اللَّهُ وَاقَلَّهُ هُو اللَّهُ فَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُم الْفَقْرَاءَ إِلَى اللَّهُ وَاقَلَّهُ هُو اللَّهُ عَنْ قُولُ اللَّهُمُ أَغْفَرُ لَى إِنْ شُئْتُ لِمَا فَيْهُ مِنْ إِيَّهَامُ الْاسْتَغْنَاءُ عَنْ مَفْفَرَةُ اللّهُ وَرَحْمَتُهُ وَذَلِكُ مَضَادُ للتَّوْحِيدُ قَالُهُ فِي الشَّرْحَ

<sup>(</sup>٢) قوله (في الصحيح) أى الصحيحين عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله على الله اللهم الرحمني إن شئت ، اللهم ارحمني إن شئت ») قال القرطبي: إنما نهى الرسول على عن هذا القول لأنه يدل على فتور الرغبة وقلة الاهتمام بالمطلوب ، وكان هذا القول يتضمن أن هذا المطلوب إن حصل وإلا استغنى عنمه ، ومن كان هذا حاله لم يتحقق من حاله الافتقار والاضطرار الذي هو روح عبادة الدعاء ، وكان ذلك دليلا على قلة معرفته بذنبه وبرحمة الله . وأيضاً فإنه لا يكون موقناً بالإجابة ، وقد قال عليه السلام ، ادعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة ، واعلموا أن الله لا يستجيب دعاء من قلب غافل ،

<sup>(</sup>٣) قوله (ليعزم المسئلة) قال القرطي أى ليجزم فى طلبته ويحقق رغبته ويتيقن الإجابة فإنه إذا فعل ذلك دل على علمه بعظيم ما يطلب من المغفرة والرحمة وعلى أنه مفتقر إلى ما يطلب مضطر إليه وقد وعد الله المضطر بالإجابة بقوله (أم من يجيب المضطر إذا دعاه )

<sup>(</sup>٤) قوله (فإن الله لا مكره له ) هذا لفظ البخارى فى الدعوات ، ولفظ مسلم عن أبى هريرة قال قال رسول الله ﷺ ، لا يقو لن أحدكم اللهم اغفر لى إن شئت اللهم ارحنى إن شئت ، ليعزم على المسئلة فى الدعاء فإن الله صافع ما شاء لا =

# ولمُسَلِم ﴿ وَلَيُعَظِّمُ الرَّعْبَةَ ۚ () فَإِنَّ اللهَ لَا يَتَعَاظَمُهُ شَيْءٌ أعطاه ﴾ ولمُسَلِم ﴿ وَلَيُعَظِّمُ الرَّعْبَةَ أَعْطَاهُ ﴾ وماني الله المانية الماني

## لا يقول عَبْدِي وأَمَتَى (٢)

فى الصحيح (٣) عن أبى هريرة أن رسول الله عَيَّكِيَّةَ قال « لا يُقُلُ اللهُ عَلَيْكِيَّةَ قال « لا يُقُلُ اللهُ عَلَيْكِيَّةً قال « لا يُقُلُ اللهُ عَلَيْكِيَّةً قال « لا يُقُلُ اللهُ عَلَيْكِيَّةً قال « لا يُقُلُ اللهُ عَلَيْكِيْنَ قال ها عَلَيْكِيْنَ قال ها عَلَيْكِيْنَ عَلَيْكِيْنَ عَلَيْكِيْنِ عَلَيْكِ اللهُ عَلَيْكِيْنَ عَلَيْكِ اللهُ عَلَيْكِيْنَ عَلَيْكِ عَلَى اللهُ عَلَيْكِيْنَ عَلَيْكِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكِيْنَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ

= مكره له ، قال القرطبي : هذا إظهار لعدم فائدة تقييدا لاستغفار والرحمة بالمشيئة فإن الله تعالى لا يضطره إلى فعل شيء دعاء ولا غيره بل يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد ، ولذلك قيد تعالى الإجابة بالمشيئة في قوله ( فيكشف ما تدعون إليه إن شاء ) فلا معنى لاشتراط المشيئة بقبله ، وقوله فإن الله لا مكره له بخلاف العبد فإنه قد يعطى السائل مسئلته وهو كاره لحاجته إليه أو لحوفه أو لرجائه . فالادب مع الله أن لا يعلق مسئلته لربه بشيء لسعة فضله وإحسانه وجوده وكرمه ، وفيه الهي عن الاستثناء في الدعاء وبيان العلة في ذلك ، وقوله ، ليعزم المسئف

- (۱) قوله ( ولمسلم و وَلْيُمَظِّم الرغبة ، ) هو بالتشديد ( فإن الله لا يتعاظمه شيء أعطاه ) يقال تعاظم زيد هذا الامر أى كبر عليه وعسر والرغبة يعنى الطلبة والحاجة التي يريد ، وقبل السؤال والطلب والتعظيم على هذا بالإلحاح والاول أظهر ، قاله في الشرح . وفيه إعظام الرغبة والتعليل لهذا الآمر . قاله المصنف رحمه الله تعالى
- (٢) قوله ( باب لا يقول عبدى وأمتى ) أى لما فى ذلك من إيهام المشاركة فى الربوبية أدباً وحماية لجناب التوحيد قاله فى الشرح
- (٣) قوله (في الصحيح) أي الصحيحين (عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله بالله قال و لا يقل أحدد كم) هو بالجزم على النهى أي لمملوكه (أطهم ربك) بفتح الهمزة من الإطعام ، وضيء ربك أمر من الوضوء وفيهما في هذا الحديث : =

وَلْيَقُلَ سَيَّدِى وَمُولَاى ، وَلَا يَقُل أَحَدُكُمْ عَبْدَى وَأَمَّتَى ، وَلْيَقُلُ فَنَاىَ وَفَتَاتَى وَفُلامِي »

# ۵۰ - باب لا يُرَدُّ مَر. \_ سَأَلَ بالله (۱)

 اسق ربك ، وكأن المؤلف اختصرها وهذه الالفاظ المنهى عنما وإن كانت تطلق لغة فالنبي ﷺ نهى عنها تحقيقاً التوحيد وسداً لذرائع الشرك لما فيها من التشريك في اللفظ لأن الله هو رب العباد جميمهم فإذا أطلق على غيره ما يطلق عليه تمالى وأرشدهم إلى ما يقوم مقام هذه الالفاظ فقال ( وليقل سيدى ومولاى ) وكذا قوله (ولا يقل أحدكم عبدى وأمتى ) لأن العبيد عبيد الله والإماء إماء الله ، قال تعالى ﴿ إِنْ كُلُّ مِن فَى السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتَى الرَّحْنُ عَبِداً ﴾ فني إطلاق هاتين المكلمتين على غير الله تشريك في الأفظ فنهاهم ءن ذلك تمظما لله تمالى وأدبأ وتحقيقاً التوحيد ، وأرشدهم إلى ما ينبغي بقوله ( وليقل فتَّاى وفتاتي وغلامي ) وهـذا من باب حماية جناب التوحيد ، قال الخطابي وسبب المنم أن الإنسان مربوب متعبد بإخلاص التوحيد لله تعالى ، وترك الإشراك به فأمر بترك المضاهاة بالإسم لئلا يدخل فى معنى الشرك ولا فرق فى ذلك بين الحر والعبد وأما من لا تعبد عليه من سائر الحيوانات والجمادات فلا يكره أن يطلق ذلك عليمه عند الإضافة كقوله رب الدار والثوب ، قاله في الشرح . قال ابن مفلح وظاهر النهى النحريم وقد يحتمل أنه السكراهة وجزم به غير واحد من العلماء . وفيه النهى عن قول عبدى وأمتى ولا يقول العبد ربى ، ولا يقال له أطعم ربك . وتعليم الأول قول فتاى وفتائى وغلاى ، وتعليم الثانى قول سبيدى ومولاى ، والتنبُّهُ للمراد وهو تحقيق التوحيـد حتى في الآلفاظ ، قاله المصنف رحمـه الله تمالي.

 عرف ابن عمر قال () : قال رسول الله عَلَيْكَ « مَن استَعادَ بالله فأعِيدوه () ، ومَن سأل بالله فأعطوه، ومَن دَعاكم فأجيبوه () ، ومَن صَنَع إلي \_\_\_\_\_\_\_\_كم مَعْروفاً فَكا فِيوه () ،

(۱) قوله (عن ابن عمر رضى الله عنهما قال رسول الله على و أذا سأل بالله فأعطوه ، ) أى إذا قال السائل أسألك بالله ، قال شيخ الإسلام : وإذا قال السائل أسألك بالله ، قال شيخ الإسلام : وإذا قال السائل أسألك بالله فإنما سأله بإيمانه بالله وذلك سبب لإعطاء من سأله به ، وفيه إعطاء من سأل بالله قاله المصنف . وقد جاء الوعيد على منع من سئل بالله أو بوجه الله ثم منع سائله . قال في فتح المجيد : ظاهر الحديث النهى عن رد السائل إذا سأل بالله لكن هذا العموم يحتاج إلى تفصيل فيجب إذا سأل السائل ماله فيه حق كبيت المال أن يجاب فيعطى منه على قدر حاجته وما يستحقه وجوبا وكذلك إذا سأل الحتاج من في ماله فصل فيجب أن يعطيه على قدر حالة المسئول ما لا يضر بعائلته وإن كان مضطراً وجب أن يعطيه ما يدفع ضرورته ، انتهى ما لا يضر بعائلته وإن كان مضطراً وجب أن يعطيه ما يدفع ضرورته ، انتهى إعاذة من استعاذ بالله قاله المصنف . ولهذا لما استعاذت منه الجونية قال عليه .

(٣) قوله (ومن دعاكم فأجيبوه) أى من دعاكم إلى طعام فأجيبوه ، والحديث أعم من الوليمة وغيرها وهو يدل على الوجوب. قلت هذا إذا لم يكن في الدعوة منكر فإن كان فيها منكر لم تجب إجابتها إلا إذا كان المدعو يستطيع إزالته فتجب الإجابة حينتذ. وفيه إجابة الدعوة. قاله المصنف رحمه الله

(٤) قوله (ومن صنع إليكم معروفا فكافئوه) على إحسانه ليخلص القلب من إحسان الحلق ويتعلق بالحق لانك إذا لم تكافئ من صنع إليك معروفا بنى في قلبك له نوع تأله فشرع قطع ذلك بالمكافأة . هذا معنى كلام شيخ الإسلام رحمه الله قاله في إبطال التنديد . وفيه المكافأة على الصنيعة ولا يهمل المكافأة =

فإن لم تجِــدوا ما تُـكافِئونَهُ فادعوا له "حتى تُرَوَا" أَنَّكم قد كَافَأُمُوهُ والنَّسائي بسند صحيح

#### ٥٦ - باب

لا يُسْأَلُ بوجهِ اللهِ إِلَّا الجنَّــة (٣)

عن جابر قال(1): قال رسول الله وَلِيَّالِيْنِ « لا يُسْأَلُ بوجهِ اللهِ

=على المعروف إلا اللثام من الناس وبعض اللبَّام يكافئ على الإحسان بالإساءة قاله فى فتح المجيد

- (۱) قوله (فإن لم تجدوا ما تدكافئونه فادعوا له )أى إذا لم تقدروا على مكافأته وفيه أن الدعاء مكافأة لمن لم يقدر إلا عليه ، وقد روى الترمذى وصححه والنسائى وابن حبان عن أسامة بن زيد مرفوعاً ، من صنع إليسه معروف فقال لفاعله جزاك الله خيراً فقد أبلغ في الثناء ،
- (۲) قوله (حتى تروا) بضم الناء، أى نظنوا، ويحتمل أن تىكون مفتوحة يمعنى تعلموا أنسكم قد كافأتموه، ويؤيده ما فى سنن أبى داود من حديث ابن عمر حتى تعلموا فتعين الثانى للتصريح به قاله فى فتح الجيد
- (٣) قوله ( باب لا يسأل بوجه الله إلا الجنة ) أى إجلالا وإكراما لوجه الله تمالى أن يسأل به إلا غاية المطالب وهي الجنة
- (٤) قوله ( هن جابر رضى الله عنه قال : قال رسول الله عليه لا يسأل بوجهالله إلا الجنة ، ) رواه أبو داود

قوله ( لا يسأل بوجه الله ) روى بالننى والنهى وروى بالبناء للمجهول وهو الذى فى الآصل ، وروى بالحطاب للمفرد قاله فى الشرح . وأما سؤال المخلوق بوجه الله فحرام لما روى الطبرانى عن أبى موسى مرفوعاً « ملعون من سأل بوجه الله وملعون من سئل بوجه الله ثم منع سائله ما لم يسأل هجراً ، وعن أبى عبيدة مولى رفاعة بن رافع مرفوعاً « ملعون من سئل بوجه الله وملعون من سئل ب

## إلَّا الجنَّة ﴾. رواه أبو داود

= بوجه الله فنع سائله ، رواه الطبراني أيضاً . وعن ابن عباس رضى الله عنه مرفوعاً و ألا أخبركم بشر الناس ؟ رجل سئل بوجه الله ولا يعطى ، رواه الترمذى وحسنه وابن حبان في صحيحه ، وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله على أخبركم بشر "البرية ؟ قالوا : بلي يارسول الله . قال : الذي يسأل بوجه الله ولا يعطى ، فهذه الاحاديث مع حديث الباب تدل على وجوب إعطاء السائل . وفيه و لمن من سأل أحداً بوجه الله ، قاله في إبطال التنديد

قوله ( إلا الجنة ) كأن يقول . اللهم إنى أسألك بوجمك السكريم أن تدخلني الجنة ، وقيل المراد لا تسألوا الناس شيئًا بوجه الله ، كأن يقول : [عطني شيئًا ا لوجه الله فإن الله أعظم من أن يسأل به شيء من الحطام . قال في الشرح: إن كلا المعنيين صحيح . قال الحافظ العراق : وذكر الجنة إنما هو التنبيه على الامور العظام إلا للتخصيص، فلا يسأل برجه الله في الامور الدنيثة بخلاف الامور العظام تحصيلاً أو دفعاً كما يشير إليه استعادة النبي عَلَيْجٌ به ، قال في إبطال التنديد والسنة على إثميات الوجه لله تعالى كما هو طريقة أهل السنة والجماعة سلفا وخلفا ، وفيه النهى عن أن يسأل بوجه الله إلا غاية المطالب وإثبات صفة الوجسه قاله المصنف رحمه الله تمالى . قال في فتح الجيد وهنا سؤال : وهو أنه قد ورد في دعاء الني ﷺ و أعوذ بنور وجمك الذي أشرقت له الظلمات ، وحديث و أعوذ بنور وجَهِكَ الذي أشرقت له السموات والارض ، وحمديث . أعوذ بوجهك الـكريم ، وأمثال ذلك في الاحاديث المرفوعة بالاسانيد الصحيحة أو الحسان ، فالجواب أن ما ورد من ذلك فهو في سؤال ما يقرب إلى الجنة أو ما يمنعه من الاعمال التي تمنمه من الجنة فيكون قد سأل بوجه الله وبنور وجهه ما يقرب إلى الجنة . . إلى آخره . فأقول : هذا السؤال الذي أورده الشيخ رحمه الله تعالى وتكلف الجواب عنه ليس من السؤال بوجه الله ، وإنما هو استعاذة بوجه الله ، وفرق بين السؤال والاستعاذة ، فتنبه لذلك

#### ۷۵ – پاپ

## ما جاء في اللَّوِّ (١)

وقول الله تعالى ﴿ يَقُولُونَ لُوكَانَ لُنَـا مِنَ الْاَمْ ِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هُبُنَا (\*\*\*) ﴾ .

وقوله ﴿ الذين قالوا لإخوانهم و قعَدُوا لو أطاعوناً ما تُقِيلوا ﴾ الآية ٢٠

(١) تقوله ( باب ما جاء فى اللو" ) أى من الوعيد والنهى عنه عند الامور المسكرومة كالمصائب إذا جرى بها القدر لما فيه من الإشعار بعدم الصبر والاسى على ما فات بما لا يمكن استدراكه ، فالواجب التسليم القدر والقيام بالعبودية الواجبة وهى الصبر على ما أصاب العبد بما يكره ، والإيمان بالقدر أصل من أصول الإيمان الستة ، وأدخل المصنف رحمه الله تعالى أداة التعريف على « لو » وهى فى هذا المقام لا تفيدتمريفاً كنظائرها ، لآن المراد هنا اللفظ كا قال الشاعر:

رأيت البزيد بن الوليد مباركا شديداً بأعباء الخلافة كامله

(۲) قوله ( وقول اقه تعالى ﴿ يقولون لو كان لنا من الامر شيء ما قتلنا ما منا ) هذا قول بعض المنافقين يوم أحد . روى ابن إسحاق بإسناده عن عبد اقه بن الزبير قال : قال الزبير لقد رأيتني مع رسول الله عليه حين اشتد الحوف علينا أرسل اقه علينا النوم فما منا رجل إلا ذقنه في صدره ، قال : فوالله إن لاسمع قول مُعتب بن قشير ما أسمعه إلا كالحلم : لو كان لنا من الامر شيء ما قتلنا هاهنا فخفظتها منه ، وفي ذلك أنزل اقه ﴿ يقولون لو كان لنا من الامر شيء ما قتلنا هاهنا ﴾ لقول معتب رواه ابن أبي حاتم ، وهدذا من المنافقين معارضة منهم للقدر بلو ، ولهذا رد اقه عليهم بقوله ﴿ قل لو كنتم في بيوت كابرز الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم ﴾

## في الصحيح (١) عن أبي هريرة أن رسول الله مَيْكُ قال: و اخرِصْ

= بقولهم لمن خرج معرسول الله ﷺ يومأحد . قيل : وإنَّمَا قال لإخوانهم أى لمشاركتهم لهم في الظاهر ، وقيل لإخوانهم في النسب لا في الدين لو أطاعوناً في مشورتنا عليهم بعدم الحروج ما قتلوا قل فادرؤوا عن أنفسكم الموت أى إن عدم الحروج لا ينجى من الموت فإن كنتم صادقين فادفعوا الموت إذا جاءكم أى إذا كان القعود يسلم به الشخص من القتل والموت فينبغى الحم أن لا تموتوا والموت لا بدآنيكم ولوكنتم فى بروج مشيدة . قال بجاهد عن جابر بن عبد الله : نزلت هذه الآية في عبد الله بن أبي وأصحابه يعني أنه هو الذي قال ذلك . قال شيخ الإسلام : انخزل عبد الله بن أبي يوم أحد ، وقال : يدع رأبي ورأيه ويأخذُ برأى الصبيان وانخزل معه خلق كثير كان كثير منهم لم ينافق قبـل ذلك فأولئك كانوا مسلمين وكان معهم إيمان هو الصوء الذي ضرب الله به المثل ، فلو ماتوا قبل المحنة والنفاق لما توا على الإسلام ولم يكونوا من المؤمنين حمّا الذين امتحنوا فثبترا على المحنة ، ولا من المنافقين حقا الذين ارتدوا عن الإيمان بالمحنة وهذا حال كثير من المسلمين في زماننا أو أكثرهم إذا ابتلوا المحنة التي يتضعضع فيهما أهل الإيمان ينقص إيمانهم كثيراً وينافق كثير منهم ، ومنهم من يظهر الردة إذا كان العدو غالبًا ، وقد رأينًا من هذا ورأى غيرناً من هذا ما فيه عبرة ، وإذا كانت العافية أو كان المسلمون ظاهرين على عدوهم كانوا مسلمين وهم مؤمنون بالرسل باطنا وظاهراً لكنه إيمان لا يثبت على المحنة ، ولهـذا يكثر في هؤلاء ترك الفرائض وانتهاك المحارم وهؤلاء من الذين قالوا آمنا فقيل لهم ﴿ لَمْ تَوْمَنُوا وَلَـكُنَّ قولوا أسلمنا ولما يدخلُ الإيمان في قلوبكم ﴾ أي الإيمان المُطلَّق الذي أَهُله هم المؤمنون حقا فإن هذا هو الإيمان إذا أطلَّق في كتاب الله كما دل عليه السكتاب والسنة فلم يحصل له ريب عند المحن التي تقلقل الإيمان في القلوب . انتهى . وفيه معرفة تفسير الآيتين من آل عمران قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله ( فى الصحيح ) أى صحيح مسلم ( غن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله مِمْ قال و احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجزن ، ) اختصر المصنف رحمه الله هذا الحديث ، وأوله أن النبي مِمْ قال و المؤمن الفوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفى كل خير احرص على ما ينفعك ، إلى =

#### 

عد آخره . قال ابن القيم وحمه الله تضمن هذا الحديث أصولا عظيمة من أصول الإيمان ، أحدها أن الله سبحانه موصوف بالمحبة وأنه يجب حقيقة . الثانى أنه يحب مقتضى أسمائه وصفاته وما يوافقها ، فهو القوى يحب المؤهن القوى ، وهو وتر يحب الوتر ، وجميل يحب الجمال ، وعليم يحب العلماء ، ونظيف يحب النظافة ومؤهن يحب المؤمنين ، وحسن يحب الحسنين ، وصابر يحب الصابرين ، وشاكر يحب الشاكرين ، ومنها أن محبته للمؤمنين تتفاضل فيحب بعضهم أكثر من بعض ومنها أن سعادة الإنسان في حرصه على ما ينفعه في معاشه ومعاده ، والحرص هو بذل الجهد واستفراغ الوسع

وقوله (أحرص على ما ينفعك) أى فى معاشك ومعادك، والمراد الحرص على فعل الاسباب التى تنفع العبد فى دنياه وأخراه بما شرعه الله تعالى لعباده من الاسباب الواجبة والمستحبة والمباحة ويكون العبد فى حال فعله السبب مستعينا بالله وحده ليت له مطلوبه ويكون اعتماد العبد على الله مع فعل السبب لان الله هو الذى خلق السبب والمسبب ولا ينفعه سبب إلا إذا نفعه الله به، ففعل السبب سنة والتوكل على الله توحيد، فاذا جمع بينهما تم له مراده بإذن الله

قوله (واستعن بالله) لما كان حرص الإنسان وفعله إنما هو بمعونة الله ومشيئته وتوفيقه أمره أن يستعين به ليجمع له بين مقام ﴿ إياك نعبد وإياك نستعين ﴾ فان حرصه على ما ينفعه عبادة لله ولا تتم إلا بمعونة الله فأمره أن يعبده وأن يستعين به قاله ابن القيم رحمه الله تعالى

قوله (ولا تعجزن) النون نون التوكيد الجفيفه نهاه برات عن العجز وذمه والعجز مذموم شرعا وعقلا، وفي الحديث والكيس من دان نفسه وهمل لما بمد الموت ، والعاجز من أتبع نفسه هو اها وتمنى على اقد الآماني ، . قال ابن القيم : فالحريص على ما ينفعه المستمين باقه ضد العاجز فهذا إرشاد له قبل وقوع المقدور إلى ما هو من أعظم أسباب حصوله وهو الحرص عليه مع الاستعانة بمن أزامة الامور بيده ومصدرها منه ومردها اليه ، فاذا وقع المقدور فللعبد

و إن أصابك شيء فلا تقلّ لو أنى فعلت ُ لـكان كـذا وكـذا ، ولُـكن ُ قُلْ : قَدَّرَ اللهُ وما شاءَ فَعَل ، فإنَّ ( لو ) تفتَنهُ عَمَل الشيطان <sup>(١)</sup> »

— حالتان حالة عجز وحى مفتاح عمل الشيطان فيلقيه العجز إلى , لو , ولا فائدة فيها بل هى مفتاح اللوم والعجز والسخط والحزن وهذا من عمل الشيطان فنهاه عن افتتاح عمله بهذا المفتاح وأمره بالحالة الثانية وهى النظر إلى القدر وأنه لو قدر لم يفته ولم يغلبه عليه أحد ولهذا قال (وإن أصابك شيء )أى غلبك الامر ولم يحصل المقصود بعد بذل الجهد والاستعانة باقة (فلا تقل لو أنى فعلت كان كذا وكذا ولسكن قل قدر الله وما شاء فعل ) فأرشده إلى ما ينفعه حالة حصول مطلوبه وحالة فواته ، ولهذا كان هذا الحديث عا لا يستغنى عنه وهو يتضمن إثبات القدر والسكسب والاختيار والقيام بالعبودية ظاهراً وباطناً في حالتي حصول المطلوب وعدمه انهى ماخصا ، وفيه الامر بالحرص على ما ينفع مع الاستعانة باقة والنبى عن ضد ذلك وهو العجز ، قاله المصنف رحمه الله الاستعانة باقة والنبى عن ضد ذلك وهو العجز ، قاله المصنف رحمه القه

(۱) قوله (فإن ولو م تفتح عمل الشيطان ) أى لما فيها من التأسف على ما فات والتحسر ولوم القدر وذلك ينافى الصبر ، والرضى واجب ، والإيمان بالقدر فرض . وفيه النهى الصريح عن قول ولو ، إذا أصابك شيء وتعليل المسألة بأن ذلك يفتح عمل الشيطان والإرشار إلى السكلام الحسن ، قاله المصنف ، تنبيه : وأما قوله مالي ولا حدثان قومك بالكفر لا تممت البيت على قواعد إبراهيم ، وقوله ولو كنت راجماً أحداً بغير بينة لرجت هذه ، وقوله ولولا أن أشق على أمتى لامرتهم بالسواك ، وشبه ذلك . فأجاب القاضى عياض بأن هذا كله مستقبل لا اعتراض فيه على قدر ولا كراهة فيه لانه إنما أخبر عن اعتقاده فيا كان يفعل لولا المانع وعما هو في قدرته فأما ماذهب فليس في قدرته ، وكذا فيا كان يفعل لولا المانع وعما هو في قدرته فأما ماذهب فليس في قدرته ، وكذا فيا كان يفعل في المستقبل لو حصل قوله و لو استقبل لو حصل فليس من المنهى عنه بل هو إخبار لهم عما كان يفعل في المستقبل لو حصل فليس من المنهي عنه بل هو إخبار لهم عما كان يفعل في المستقبل لو حصل ولا خلاف في جواز ذلك وإنما ينهى عن ذلك في معارضة القدر أو مع اعتقاد وأن ذلك المانع لو ارتفع لوقع خلاف المقدر ، انهى ملخصا

# ۵۸ - با**ب** النهى عن سَبُ الريح<sup>(۱)</sup>

عن أُبِى بن كعب رضى اقد عنه ('' أنَّ رسولَ اقد ﷺ قال : « لا تَسُبُّوا الربح ، فإذا رأيتم ما تَـكْرَهون فقولوا : اللهمَّ إنا

(۲) قوله (عن أبى بن كعب) أى ابن عبيد بن زيد بن معاوية بن قيس بن عرو بن مالك بن النجار الالصارى الحزوجى أبو المنذر صحابي جليل ، وكان من قراء الصحابة وعلمائهم وله مناقب مشهورة منها: أن النبي بالتي قال له إن الله أمرى أن أقرا عليك ( لم يكن الذين كفروا ) قال وسمانى قال نعم ، فبكي أبي . قال الهيثم بن عدى : مات سنة تسع عشرة ، وقال خليفة بن خياط فى سنة المفتين وثلاثين ، يقال مات فيها أبى بن كعب ، ويقال مات في خلافة عمر وقيل غير ذلك رضى الله عنه ( أن رسول الله بياتي قال و لا تسبوا الربح ، فاذا وأيتم ما تكرهون فقولوا : اللهم إنا فسألك من خير هذه الربح وخير ما فيها ما أمرت به ، صححه الربح وخور ما أمرت به ، صححه الربح وخور ما أمرت به ، صححه الربح و فور ما أمرت به ، صححه الربح و من ما أمرت به ، صححه الربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه الربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه الربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه الربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه الربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه الربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه الربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه الربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه الربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه الربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه المربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه المربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه المربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه المربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه المربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه المربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه المربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه المربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه المربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه المربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه المربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه المربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه المربر ما فيها وشر ما أمرت به م محمد المربر ما فيها وشر ما أمرت به م محمد المربر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه المربر ما فيها وشر ما أمرت به م محمد المربر ما أمرت به م محمد المربر ما أمرت به م محمد المربر ما أمرت به مربر مالمربر ما أمرت به مربر مربر ما أمرت به مربر ما أمرت به مربر مربر ما أمرت به مربر م

قوله ( لا تسبوا الريح ) أى لا تشتموها ولا تلعنوها . ( فإنها مأمورة ) فلا يحوز سبها بل نجب التوبة عند التضرو بها وهو تأديب من الله لعباده وتأديبه رحمة العباد ، فلهذا جاء فى حديث أبى هريرة مرفوعاً ، الريح من روح الله تأتى بالرحمة وبالمذاب فلا تسبوها ، ولسكن سلوا الله من خيرها وتموذوا بالله من شرها ، رواه أحد وأبو داود وابن ماجه

قوله ( فاذا رأيتم ما تكرهون ) أى من الربح إما شدة حرها أو بردها أو قوتها فارجعوا إلى ربكم بالتوحيد وقولوا ، اللهم إنا نسألك من خير هذه \_\_\_

<sup>(</sup>۱) قوله ( باب النهى عن سب الريح ) أى لانها مأمورة فسبها مسبة لآمرها فيكون إذاً لله كمسبة الدهر ، وهو من أضال أهل الجاهلية

أَسَأَلُكُ من خُيرِ لهذهِ الربح ، وخيرِ ما فيها ، وخنيرِ ما أُحِرَت به ،
 و نَعوذ بك من شر هـ ذه الربح ، وشر ما فيها ، وشر ما أمِرت به »
 حجمه النرمذى

#### ٥٩ - پاپ

قولِ الله تعالى ﴿ يَظُنُّونَ بَاللهِ غيرَ الحَقَّ ظنَّ الجَاهليَّة ؛ يقولون على اللهِ على الآية على الأمرَ كُلُّهُ لله ('' ﴾ الآية على المامِنَ الامرِ من شيء قُل إِنَّ الامرَ كُلُّهُ لله ('' ﴾ الآية

= الربح وخير ما فيها وخير ما أمرت به ، وقعوذ بك من شر هذه الربح وشر ما فيها ، وشر ما أمرت به ، فني هذا عبودية نه وطاعة له ولرسوله واستدفاع الشر وتمرض لفضله وقعمته ، وهذه حال أهل التوحيد والإيمان خلافا لحال أهل الفسوق والعصيان الذين حرموا ذوق طعم التوحيد الذي هو حقيقة الإيمان ، وفيه النهى عن سب الربح ، والإرشاد إلى الكلام النافع إذا رأى الإنسان عا يكره ، والإرشاد إلى أنها مأمورة ، وأنها قد تؤمر بخير وقد تؤمر بشر ، قاله المصنف رحمه الله تعالى .

(۱) قول (باب قول الله تعالى ﴿ يظنون بالله غير الحق ظن الجاهلية ، يقولون هل لنا من الأمر من شيء قل إن الآمر كله لله ﴾ الآية ) أراد المصنف رحمه الله تعالى بهذه الترجمة التنبية على وجوب حسن الظن بالله لآن ذلك من واجبات التوحيد ولذلك ذم الله من أساء الظن به ، لآن مبنى حسن الظن على العلم برحمة الله وعزته وإحسانه وقدرته وعلمه وحسن اختياره وقوة التوكل عليه فاذا تم العلم بذلك أثمر له حسن الظن بالله ، قاله فى الشرح . وقد جاء فى الحديث القدسى قال الله تعالى و أنا عند ظن عبدى بى وأنا معه حين يذكرنى ، رواه البخارى ومسلم ، وعن جابر رضى الله هنه أنه سمع النبي عملية قبل موته بثلاثة أيام يقول و لا يموتن أحدكم إلا وهو يحسن الظن بالله عز وجل ، رواه مسلم وأبو داود

وقوله ﴿ الظَّانِينَ باللَّهِ ظَنَّ السَّوْءِ ، عليهم دا بُرَةُ السَّوْءِ ﴾ الآية (١)

= المنافقين وما جرى لهم فى وقعة أحد فقال تعالى ﴿ ثُمَّ أَنْزِلَ عَلَيْكُمْ مَنْ بَعْدِ الْغُمْ أمنة نعاساً يغشى طائفة منكم ﴾ يمني المؤمنين الصادقيّن الذين هم على يقين بأن الله سينصر رسوله ويظهره على عدوه ، وطائنة قد أهمتهم أنفسهم ، يعنى المنافقين ، لا يغشاهم النعاس ، من القلق والجزع والحنوف على أنفسهم يظنون بالله غير الحق ظن الجاهلية من أهل الشرك شكا في أمر الله وتـكذيبا لنبيه لما رأوا من الهزيمة على المسلمين بسبب مخالفتهم لأمر الوسول علية وتركهم الثغر الذي أمرهم بلزومه فسكر عليهم العدو فقتل من قتل منهم وشج النبي علي وكسرت رباعيته فظن المنافقون أنها الفيصلة وأن الإسلام قد باد أهله فقال ممتب بن قشير أخو بنى عمرو بن عوف : لو كان لنا من الامر شيء ما قتلنا هامنا . ولما قيل لعبد الله بن أيَّ قَتِلَ بِنُو الْحَرْرِجِ اليَّوْمِ ، قال : وَهُلَ لَنَا مِنَ الْآمِرَ شَيْءٍ . قال ابن القيم رحمه الله تمالى فليس مقصودهم بالكلمة الاولى والثانية إثبات القدر ورد الامركله لله ولو كان هذا مقصودهم لما ذموا ولما حسن الرد عليهم بقوله قل إن الامر كله لله ، ولا كان هذا الكلام ظن الجاهلية ولهذا قال غير وآحد من المفسرين إن ظنهم الباطل همنا هو التكذيب بالقدر وأن الامر لو كان اليهم وكان الرسول سلقيم وأصحابه تبعا لهم يسممون منهم لما أصابهم القتل ولكأن النصر والظفر لهم فكذبهم الله في هذا الظن الباطل الذي هو ظن الجاهلية وهو المنسوب إلى أهل الجهل الذين يزعمون بعد نفاذ القضاء والقدر الذى لم يكن بد من نفاذه أنهم كانوا قادرين على دفعه وأن الامر لو كان اليهم لما نفذ القضاء فأكذبهم الله بقوله ﴿ قُلُ إِنْ الْأَمْرُ كُلَّهُ لَهُ ﴾ فلا يكون إلا ما سبق به قضاؤه وقدره وجرى به قلمه وكتابه السابق

(١) وقوله (الظانين بالله ظن السوء عليهم دائرة السوء . الآية ) قال ابن كشير يتهمون الله تعالى فى حكمه ويظنون بالرسول برائج وأصحابه أن يقتلوا ويذهبوا بالكلية ، ولهذا قال (عليهم دائرة السوء وغضب الله عليهم ولعنهم ) أى أبعدهم من رحمته وأعد لهم جهنم وساءت مصيرا (قال ابن القيم رحمه الله فى الآية \_

قال ابنُ القيِّم في الآية الأولىٰ: فُسِّرَ 'هــذا الظن بأنه سبحانه لا ينصر رسوله وأن أمره سيضمحل. و فُسِّرَ بظنهم أن ما أصابهم لم يكن بقَدَر الله وحكمته ، تَفُسِّرَ بإنكار الحكمة ، وإنكار القدّر ، وإنكار أن يتم أمرُ رسوله عَيْنِينَ وأن يُظهِره على الدين كلَّه. وهـذا هو ظُ السُّوء الذي ظنُّه المنافقون والمشركون في سورة الفتح . و إنما كان هذا ظنَّ السُّوء لأنه ظنُّ غيرٍ ما يليقُ به سبحانه ، وما يليق بحكمته وحمده ووعده الصادق، فن ظنَّ أنه يُدِيلُ الباطلَ على الحتى إدالةً مستقرَّة يضمحلُّ معها الحق ، أو أنكر َ أن يكور ِ ما جرى بقضائه وقدَره ، أو أنكرَ أن يكون قَدَرُه بحكمة بالغة يستحق عليها الحمد، بل زعم أن ذلك لمشيئة مجرَّدة ، فذلك ظنُّ الذين كفروا ، 

<sup>=</sup> الأولى فسر هذا الظن بأنه سبحانه لا ينصر رسوله ، وأن أمره سيمنمحل وفسر بأن أصابهم لم يكن بقدر الله وحكته ففسر بإنكار الحكة وإنكار القدر وإنكار أن يتم أمر رسوله وأن يظهره على الدين كله وهذا هو ظن السوء الذي ظن المنافقون والمشركون في سورة الفتح ، وإنما كان هذا ظن السوء لأنه ظن غير ما يليق به سبحانه وما يليق بحكته وحمده ووعده الصادق ، فن ظن أنه يديل الباطل على الحق إدالة مستمرة يضمحل معها الحق ، أو أنكر أن يكون ما جرى بقضائه وقدره ، أو أنكر أن يكون قدره لحكة بالغة يستحق عليا الحمد بل زعم أن ذلك لمشيئة بجردة فذلك ظن الذين كفروا فويل للذين كفروا من النار) . وفيه معرفة تفسير آية آل عمران وتفسير آية الفتح قاله المصنف رحمه الله تمالى

وا كثر الناس يظنّون بالله ظن السّوه فيما يختص بهم () وفيما يفعله بغيرهم ، ولا يَسْلَم من ذلك من عرف الله وأسماه وصفاته وموجب حكمته وحمده () فلْيَعْتَن اللبيب () والناصح لنفسه بهذا ، وليتب الى الله ويستغفره من ظنّه بربه ظن السّوء . ولوفتشت منفتشت () لوايت عنده تعنّتا على القدر وملامة له ، وأنه كان ينبغى أن يكون كذا وكذا ، فستقِل ومُستكثر ، وفتش نفسك ، هل أنت سالم ؟

إذا كان لايحظى برزقك عاقل وترزق بجنونا وترزق أحمقا فلا ذنب يارب السهاء على امرى. وأى منك مالايرتضى فتزندق

(٣) قوله ( فاليمتن اللبيب ) أى العاقل ( الناصح لنفسه ، ولا يعترض على ربه فى قضائه وقدره وليتب إلى الله ويستغفره من ظنة بربه ظن السوء )

(٤) قوله ( ولمو فتشت من فتشت ) يعنى من الناس ( لمرأيت عنده تمنتا على المقدر وملامة له وأنه كان ينبغى أن يكون كذا وكذا ) أى خلاف ما جرى به القدر ( فستقل ومستكثر ) أى مستقل من الاعتراض ومستكثر منه ( وفتش نفسك على أنت سالم ) من الاعتراض على قضاء الله وقدره أم لا

<sup>(</sup>۱) قوله (وأكثر الناس يظنون بالله ظن السوء فيما يختص بهم) بل غالب بني آدم إلا من شاء الله يعتقد أنه مبخوس الحق ناقص الحظ وأنه يستحق فوق ما أحطاء الله ، ولسان حاله يقول ظلني ربى ومنعني ما أستحق ، وتفسه تشهد عليه بذلك ، وهو بلسانه ينكر ولا يتجاسر على التصريح

<sup>(</sup>۲) قوله ( وفياً يفعله بغيرهم و لا يسلم من ذلك إلا من عرف الله وأسماءه وصفاته وموجب حكمته وحده ) فإذا رأوا رجلا صالحا قد قتر عليه قالوا هذا ما يستحق أو رأوا رجلا قد وسع عليه في الدنيا قالوا هذا ليس بكفؤ قدحا في القدر واعتراضا عليه . قال أبو الفرج بن الجوزى : وهذه حالة قد شملت خلقا كشيرا من العلماء والجهال أولهم إبليس فانه نظر بعقله فقال كيف يفضل العلين على جوهر النار؟ وفي ضمن اعتراضه أن حكمتك قاصرة وأنا أجود واتبع إبليس في تفضيله واعتراضه خلق كشير مثل الراوندى والمعرى ومن قوله

# فإن تَنْجُ منها تَنْجُ من ذى عَظِيمة وإلَّا فإنى لا إعالَكَ ناجيا ۹۰ - باب

## ما جاء في مُنْكرى القَدر (١)

وإلا فإني لا إخالك ناجيا فإن تنج منها تنج من ذي عظيمة قوله ( لا إخالك ) بكسر الهمزة ، أى لا أظنك، ولله در القائل :

فلا تظنن بربك ظن سوء فان الله أولى بالجبـــــل ولا تظائن بنفسك قط خيرا فكيف بظالم جان جهول وظن بنفسك السوء تجدها كذاك وخيرها كالمستحيل وما بك من تتى فيها وخير فتلك مواهبالرب الجليل وليس لها ولا منها ولكن من الرحن فاشكر الدليل

وفيه الإخبار بان دلت ربوءع لاتحصر ، وأنه لا يسلم من ذلك إلا من عرف الأسماء والصفات وعرف نفسه ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(١) قوله ( باب ما جاء في منكري القدر ) أي من الوعيد الشديد ، قال في المصباح والقدر بالفتح لاغير القصاء الذى يقدره الله تعالى والقدر منشؤه عن علم الرب وقدرته ولحَّذا قال الإمام أحمد رحمه الله تمالى والقدر هو قدرة الله ، واستحسن ابن عقيل هذا السكلام من أحمد غاية الاستحسان وقال إنه شفى بهذه الـكامة وأفصح بها عن حقيقة القدر ، وإلى هذا أشار العلامة!ن القيم بقوله :

وحقيقة القدر الذي حار الورى في شأنه هو قدرة الرحن واستحسن ابن عقيل ذا من أحمد لل حكاء عن الرضى الرباني قال الإمام شفى القلوب بلفظة ذات اختصار وهي ذات بيان

قال شيخ الإسلام : وقول الإمام أحمد , القدر قدرة الله ، يمنى أن من أنكر القدر فقد أنكر قدرة الله ، وقال ابن عباس رضي الله عنهها: الإيمان بالقدر نظام التوحيد ، فمن آمن بالله وكذب بقدره نقض تكذيب توحده ، ومن آمن بالقدر صدق إعانه تو حنده وقال أبنُ عمر: والذي نفس ابن عمرَ بيده ؛ لو كانِ لاحدهم مثلَ أُحُد ذهباً ثم أنفقه في سبيل الله ما قَبِلَهُ اللهُ منه حتى بؤمِنَ بالقَدَر . ثم استدلَّ بقول النبِّ عَلَيْكُ « الإيمانُ أن تُومن َ باللهِ وملائكته وكتبهِ ورسلهِ واليوم ِ الآخر ؛ وتُومن َ بالقَدرِ خيرٍ ه وشرَّه (۱) » دواه مسلم

(١) قَوْلُه (وقال عبدالله بن عمر : والذي نفس ابن عمر بيده لو كان لاحدهم مثل أحد ذهبا ثم أنفقه في سبيل الله ما قبله الله منه حتى يؤمن بالقدر . ثم استدل بقول النبي مِنْ إلى والإيمان أن تؤمن بالله وملائسكته وكتبه ورسله وتؤمن بالقدر خيره وشره ، ) حديث ابن عمر هذا أخرجه مسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه ، فالإيمان بالله هو التصديق بأنه سبحانه وتعالى موجود موصوف بصفات الجلال والكمال منزه عن صفات النقص وأنه فرد صمد خالق جميع المخلوقات متصرف فيها بما يشاء يفعل في ملسكه ما يريد ، والإيمان بالملائكةُ هو التصديق بعبوديتهم لله ﴿ بِلَ عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون ، يعلم ما بين أيديهم وماخلفهم ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون ﴾ . والإيمان بالرسل هو التصديق بأنهم صادقون فيما أخبروا به عن الله تعالى ، أيدهم الله بالمعجزات الدالة على صدقهم ، وأنهم بلغوا عن الله رسالاته وبينوا للسكلفين ما أمرهم الله به ، وأنه يجب احترامهم وأن لا يفرق بين أحد منهم . والإيمان باليوم الآخر هو التصديق بيوم القيامة وما اشتمل عليه من الإعادة بعد الموت والنشر والحشر والحساب والميزان والصراط والجنة والناد ، وأنهما دار ثموابه وعقابه للمحسنين والمسيئين إلى غير ذلك بما صح به النقل ، والإيمان بالفدر مو التصديق بما دل عليه قوله ﴿ وَاللَّهُ خَلْفُكُمْ وما تعملون ﴾ وقوله ﴿ إنَا كُلُّ شيء خلقناه بقدر ﴾ وكلام أبن عمر هذا أراد به غلاة القدرية المنكرين أن يكون الله عالما بشيء من أعمال العباد قبل وقوعها منهم وإنما يعلمها بعدكونها قال القرطى : ولاشك في تسكيفير من يذهب إلى ذلك فإنه جحد معلومًا من الشرع بالضرورة ، لذلك تبرأ منهم ابن عمر وأفق بأنه ــــ

— لا تقبل منهم أعمالهم وتفقاتهم. وقال شيخ الإسلام: مذهب أهل السنة في هذا الباب وغيره ما دل عليه الـكتاب والسنة ، وكان عليه السابقون الأولون من المهاجرين والانصار والذين اتبعوهم بإحسان، وهو أن الله خالق كل شيء وربه ومليحكم، وقد دخل في ذلك جميع الاعيان القائمة بأنفسها وصفاتها الفائمة بها من أفعال العباد وغير أفعال العباد ، وأنه سبحانه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن فلا يكون في الوجود شيء إلا بمشيئته وقدرته ولا يمتنع عليه شيء شاءه بل قادر على كل شيء ولا يشاء شيئًا إلا هو قادر عليه ، وأنه سبحانه يعلم ما كان وما يكون ومالم يكن لو كان كيف كان يكون ، وقد دخل في ذلك أفعال العباد وغيرها ، وقد قدر مقادير الخلائق قبل أن يخلقهم وقدر أرزاقهم وآجالهم وأعمالهم وكتب ما يصيرون اليه من شقاوة وسعادة ، فهم يؤمنون بخلقه لـكل شيء وقدرته على كل شيء ومشيئته لسكل ما كان وعلمه بالاشياء قبل أن تكون وتقديره لهما وكمتابته إياها قبل أن تسكون . وقد سئل الشافعي رحمه الله عن القدر فقال:

فما شدَّتَ كان وإن لم أشأ

وما شئت إن لم تشأ لم يكن خلقت العباد على ما علمت ففي العلم يجرى الفتي والمسن على ذا مننت وهذا خُذلت وهذا أعنت وذا لم تمن فمنهم شتى ومنهم سعيد ومنهم قبيح ومنهم حسن

والإيمان بالقدر على درجتين إحداهما : الإيمان بأن الله تعالى سبق في علم ما يعمل العباد من خير وشر وطاعة ومنصية قبل خلقهم ، ومن هو منهم من أهِل الجنة ، ومن هو منهم من أهل النار . وأعد لهم الثوأب والمقاب وكُنتب ذلك ، وأن أعمال العباد تجرى على ما سبق في علمه وكـتابه ، وهذه الدرجة أثبتها كثير من القدرية وتفاها غلاتهم كمبد الجهني وعمرو بن عبيد وغيرهما. وقد قال كشير من أئمة الساف ناظروهم \_ يعنى القدرية \_ بالعلم فإن أقروا به خصموا وان جحدوا كفروا ، يريدون أن من أنكر الما القديم السابق بأفعال العباد ، وأن الله قسمهم قبل خلقهم إلى شتى وسعيد ، وكتب ذلك عنده في كتاب حَمْيَظُ ، فقد كَنْدُب بِالقرآنُ فَيكُفُر بَذَلْكُ . وإنْ أقروا بذلك وأنكروا أن \_\_\_

وعن عُبادةً بن الصامت (" أنه قال لابنه : يابني إنك لَن تجد طعم الإيمان حتى تعلم أنَّ ما أصابك لم يكن لِيُخطِئك ، وما أَخطأك لم يكن لِيُخطِئك ، وما أَخطأك لم يكن لِيُصِيبَك . سمعت رسول الله عَيْنَ يقول « إنَّ أُولَ ما خَلَق الله الله الله الله الله الله الكتب فقال : ربَّ وماذا أكتب ؟ قال : اكتب مقادير كلَّ شيء حتى تقوم الساعة » يابني سمعت رسول الله اكتب مقادير كلَّ شيء حتى تقوم الساعة » يابني سمعت رسول الله عن يقول « مَن مات على غير هذا فليس مِنى » . وفي رواية الاحمد وقال « مَن مات على غير هذا فليس مِنى » . وفي رواية الاحمد

قوله ( سمعت سول الله بالله يقول و أول ما خلق الله الفلم ، وفي رواية لاحمد\_

الله خلق أفعال العباد وشاءها منهم وأرادها إرادة كونية قدرية فقد خصموا ،
 لأن ما أقروا به حجة عليهم فيما أنسكروه . والدرجة الثانية أن الله خلق أفعال العباد كلها من الكفر والإيمان والطاعة والدصيان وشاءها منهم ، وفي تـكفير هؤلاء ثراع مشهور بين العلماء

<sup>(</sup>۱) قوله (وعن عبادة بن الصامت رضى الله عنه أنه قال لابنه . يا بنى إنك لن تجد طعم الإيمان حتى تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك وما أخطأك لم يكن ليحيبك ، سمعت رسول الله بيائي يقول و إن أول ما خلق الله القلم فقال له : أكتب . فقال : رب ، وماذا أكتب ؟ قال : أكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة ، يا بنى سمعت رسول الله بيائي يقول و من مات على غير هذا فليس منى ، ) أورد المصنف رحمه الله حديث عبادة هذا ولم يعزه . وقد رواه أبو داود عنصراً والترمذي ، ورواه الإمام أحد مطولا

قوله (أنه قال لابنه) هوالوليد بن عبادة كما جاء مصرحا به فى رواية الترمذى قوله (إنك لن تجد طعم الإيمان حتى) إلى آخره . فيه بيان فرض الإيمان بالقدر وبيان كيفية الإيمان به ، وإحباط عمل من لم يؤمن به والإخبار أن أحداً لايحد طعم الإيمان حتى يؤمن به قاله المصنف ، وأن من لم يؤمن بالقدر بأن يملم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه وما أخطأه لم بكن ليصيبه لا يجد طعم الإيمان . وفيه براءته على عن لم يؤمن بالقدر ، قاله المصنف رحمه الله .

« إن أوّل ما خاق الله تعالى القلم فقال له: اكتُب فحرى فى تلك الساعة بما هو كائن إلى يوم القيامة ». وفى رواية لابن وهب (١٠) : قال رسول الله عَيْنِيْنَ « فَرَ لم يُؤمِن بالقدرِ خيره وشر"، أحرقه الله بالنار » (٧)

= وإن أول ما خلق الله القلم فقال له أكتب ، فجرى في قلك الساهة بما هو كائن إلى يوم القيامة ، وفيه ذكر أول ما خلق الله وأنه جرى بالمقادير فى تلك الساعة إلى يوم القيامة ، قاله المصنف رحمه الله . قال الحافظ ابن حجر : حكى أبو العلا الهمدانى للعلماء قولمين فى أيهم خلق أولا : العرش أو القلم ؟ قال والآكثر على سبق خلق العرش واختار ابن جرير ومن تبعه الثانى ، روى ابن أبى حاتم من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس قال و خلق الله اللوح المحفوظ مسيرة خمسائه عام ، فقال للقلم قبل أن يخلق الخلق وهو على العرش : أكتب . فقال : وما أكتب كا قال : على فى خلق إلى يوم القيامة ، ذكره فى تفسير سورة سبحان ، وليس فيه سبق خلق القلم على العرش ، وقد أشار العلامة ابن القيم إلى هذا الخلاف فى قصيدته الكافية الشافية فقال :

والناس مختلفون في القلم الذي كتب القضاء به من الرحمن هل كان قبل العرش أو هو بعده قولان عند أبي العلا الهمداني والحق أن العرش قبل لانه قبل الكتابة كان ذا أركان وكتابة القلم الشريف تعقبت إيجاده من غير فصل زمان لما براه الله قال اكتب كذا فغددا بأمر الله ذا جريان

(۱) قوله (ونی روایة لابن وهب) وهو الإمام الحافظ عبد اقه بن وهب ابن مسلم القرشی مولاهم المصری الفقیه ثقة إمام مشهور عابد، له مصنفات منها الجامع وغیره، مات سنة سبع وتسمین ومائة وله اثفتان وسبعون سنة

(٢) قوله (قال رسول الله برائيم من لم يؤمن بالقدر خيره وشره أحرقه الله بالنار ،) أى لكفره أو بدعته إن كان من يقر بالعلم السابق وينسكر خلق أفعال العباد ، قإن صاحب البدعة معرض للوعيد كأصحاب الكبائر بل أعظم ، قاله في الشرح

وفى المسند () والسّناعن ابن الدّيلَى (٢) قال: أَيبَ أَبِي بن كعب فقلت : في نفسي شيء من القدر ، فحد ثني بشيء الحلّ الله يُذهِبُه من قلي . فقال: لو أنفقت مثل أُحد ذهبا ما قبله الله منك حتى تُؤمن بالقدر ، و تعلم أَن ما أصابك لم يكن لِيُخطِئك ، وما أخطأك لم يكن ليُخطِئك ، وما أخطأك لم يكن ليُخطِئك ، وما أخطأك لم يكن ليُخطِئك ، ولو مُت على غير هذا لكنت من أهل النار . قال فأتبت عبد الله بن مسعود و حُذيفة بن اليمان وزيد بن ثابت ، فكالم محدثني عبد الله بن مسعود و حُذيفة بن اليمان وزيد بن ثابت ، فكالم محدثني عبد الله بن مسعود و حُذيفة بن اليمان وزيد بن ثابت ، فكالم محدثني عبد الله بن مسعود و حُذيفة بن اليمان عبد ، رواه الحاكم في صحيحه

<sup>(</sup>۱) قوله ( وفى المسند ) أى مسند الإمام أحمد ( والسنن ) أى سنن أبى دارد وابن ماجه

<sup>(</sup>۲) قوله (عن ابن الديلى) وهو عبد الله بن فيروز الديلى وفيروز قاتل الاسود العنبى الكذاب، وعبد الله هذا ثقة من كبار التابعين بل ذكره بعضهم في الصحابة، والديلى قسبة إلى جبل الديلم، وهو من أبناء فارس الذين بعثهم كسرى إلى الين (قال: أتيت أبي بن كعب فقلت في نفسي شيء من القدر فحدثني بشيء لعل الله يذهبه من قلي ، فقال : لو أنفقت مثل أحد ذهبا ما قبله الله منك حتى تؤمن بالقدر، وتعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك، ولو مت على غير هذا لكنت من أهل النار، قال فأتيت عبد الله بن مسعود وحذيفة بن اليمان وزيد بن ثابت كلهم حدثني بمثل ذلك عن النبي برائي مسعود وحذيفة بن اليمان وزيد بن ثابت كلهم حدثني بمثل ذلك عن النبي برائي المسنف وهي و لو أن الله عذب أهل سمواته وأهل أرضه لهذبهم وهو غير ظالم عم، ولو رحهم لكانت رحمته خيراً لهم من أعمالهم، وفيه عادة السلف في إزالة الشبهة بسؤال العلماء وأن العلماء أجابوه بما يزيل الشبهة وذلك أنهم نسبوا الكلام الشبهة بسؤال العلماء وأن العلماء أجابوه بما يزيل الشبة وذلك أنهم نسبوا الكلام تعالى : وهاهنا أمر يجبالتنبيه عليه والنفيه له ، وبمعرفته تزول إشكالات كشيرة يتعالى : وهاهنا أمر يجبالتنبيه عليه والنفيه له ، وبمعرفته تزول إشكالات كشيرة عالم عاله تعالى : وهاهنا أمر يجبالتنبيه عليه والنفيه له ، وبمعرفته تزول إشكالات كشيرة عالى : وهاهنا أمر يجبالتنبيه عليه والنفيه له ، وبمعرفته تزول إشكالات كشيرة عليه تعالى : وهاهنا أمر يجبالتنبيه عليه والنفيه له ، وبمعرفته تزول إشكالات كشيرة عليه تعالى : وهاهنا أمر يجبالتنبيه عليه والنفيه له ، وبمعرفته تزول إشكالات كشيرة عليه تعلى . قال ابن القري تعالى . قال به ت

#### ٦١ - باب

## ما جاء في المصوّرين

عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيَّالِيَّةِ ﴿ قَالَ اللهُ تَعَالَى : وَمَنَ أَطْلَمُ مِنْ ذَهِبَ يَغُلُقُ كَخَلْقِي (\*) فَلْيَخْلُقُوا ذَرَّة ، أُو لِيَخْلَقُوا حَبّة ،

= تعرض لمن لم يحط به علما ، وهو أن الله سبحانه له الحلق والامر ، وأمره سبحانه نوعان : أمركونى قدرى ، وأمر دبنى شرعى . فشيئته سبحانه متعلقة بخلقه وأمره الدينى وشرعه الذى شرعه على السنة رسله ، فا وجد منه تعلقت به الحبة والمشيئة جميعاً فهو محبوب للرب واقع بمشيئته ، وما لم يوجد منه تعلقت به محبته وأمره الدينى ولم تتعلق به مشيئته ، وما وجد من الكفر والفسوق والمعاصى تعلقت به مشيئته ولم تتعلق به مشيئته ولا أمره الدينى ، وما لم يوجد منها لم نتعلق به مشيئته ولا أمره الدينى ، وما لم يوجد منها لم نتعلق به مشيئته ولا أمره الدينى ، وما لم يوجد منها لم نتعلق به مشيئته ولا محبته فلفظ المشيئة كونى ولفظ الحبة دينى شرعى . ولفظ الإرادة ينقسم إلى إرادة كونية فتكون هى الحبة انتهى . وقال إرادة كونية فتدكون هى الحبة انتهى . وقال أيضا : وهو يعاقب الحلق على مخالفة أمره وإرادته الشرعية وإن كان ذلك أيضا ، وهو يعاقب الحلق على مخالفة أمره وإرادته الشرعية وإن كان ذلك

### (١) قُولِه ( باب ما جاء في المصورين ) أي من الوعيد

(٢) قوله (عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ, قال الله تعالى ومن أظلم بمن ذهب يخلق كخلق فليخلقوا ذرة أو ليخلقوا حبة أو ليخلقوا شميرة ، أخرجاه ) هذا من الاحاديث القدسية التي يرويها النبي علي عن جبريل عن ربه تبارك وتعالى

قوله (ومن أظلم بمن ذهب يخلق كخلق) فلا أظلم من المصورين الذين علموا صورا تشبه خلق الله عز وجل لانه تعالى هو الخالق البارئ المصور وهم بعملهم قد نازعوه في أسمائه وتشبهوا به في صفات ربوبيته حيث عملوا ما يضاهى خلقه ، ولذا تحداهم تعالى بقوله و فاليخلقوا ذرة ، فيها روح تقصرف بنفسها

أو ليخُ أُقُوا شَعِيرة » أخرجاه . ولها ('' عن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله عَيْنَا فَيُ النَّاسِ عَذَا بَا يَوْمَ القيامة الذين يُضاهِئُون بخلق الله عَيْنَا فَيْنَا عَنَا ابْنِ عَبَاس : سمعت رسول الله عَيْنَا فَيْنَا فَيْنَ

يكثل ما خلق الله من ذرات الارواح وأو ليخلقوا حبة أو ليخلقوا شعيرة ، مثل ما خلق الله من النباتات التي تزرع وتنمو وتحيا بالماء ، فان النبات حياة تخصه وهي النمو والحركة فنبه بالذرة والحبة والشعيرة على ما هو أعظم منها وأكبر فانهم لا يستطيعون ذلك بل هم عاجزون عنه

### وقوله ( أخرجاه ) أى البخارى ومسلم

قوله (ولهم ) أى البخارى ومسلم (عن ابن عباس رضى الله عنهم) قال : سمعت رسول الله بكل صورة صورها نفس =

يها فى جهنم » . ولها عنه مرفوعاً « مَن صَوَّرَ صُورةً فى الدنيا كُلُّفَ أَن يَنْفُخَ فيها الرُّوحَ ، وليس بنافخ »

= يعذب بها في جهنم ، ولهما عنه مرفوعا . منصور صورة في الدنيا كلف أن ينفخ فيها الروح وليس بنافخ ، وفيه التغليظ الشديد في المصورين والتنبيه على الملة وهو تركُّ الآدب مع آنة لقوله . ومن أظلم عن ذهب يخلق كخلق ، والتنبيه على قدرته وعجزهم لقوله ، فاليخلقوا ذرة أو حبة أو شعيرة ، والتصريح بأنهم أشد الناس عذا باً ، وأن الله يخلق بمدد كل صورة نفسا يعذب بها في جهنم ، وأنه يكلف أن ينفخ فيها الروح ، قاله المصنف رحمه الله . واعلم أن التعليل في أحاديث التصوير قد ورد بألفاظ متعددة فعلل في بعضها بالمضاهاة يعني المشابهة، وفي بعضها بشكليفه بأن ينفخ فيها الروح ، وفي بعضها بقولة أحيوا ما خلقتم . فأما التعليل بالمضاهاة والإحياء فيقتضى تحريم تصوير ماخاق الله من حيوان ونبات لوجود المضاهاة والحياة . قال تعالى ﴿ وجعلنا من الماء كل شيء حي ﴾ فإن النبات حياة تخصه وهي النمو والزيادة ، كما أن للحيوان حياة تخصه وهي النمو والحركة ، ولقوله . فاليخلقوا ذرة أو ليخلقوا حبة أو ليخلقوا شعيرة ، وبهذا قال بجاهد بن جبر إمام التفسير وراوية ابن عباس، وسواء كانت صورة كاملة أو بعض صورة عتى الرأس والسكف لحصول المضاهاة بذلك ، وقوله في بعض الروايات . يجمل له بكل صورة نفس يعذب بها ، وتكليفه في الرواية الاخرى بأن ينفخ فيها الروح لا ينني تحريم ما علته المضاهاة والخياة وإلا لم يكن للتعليل بذلك فائدة . وأما ما احتج به من أراد استحلال ما حرم الله من أن الصورة الشمسية ليست من الصور الحرمة بحجة أنها مسك الظل كما يرى الناظر صورته في المرآة فهذا غير صحيح لآن ما يبدو في المرآة صورة غير ثمابتة ولا صنع للناظر فيها ولا يسمى الناظر مصورا ولا تسمى صورة لغة ولا شرعاً ولا عرفاً ، وأما الصورة الشمسية فلايشك من له أدنى معرفة بأحكام الشرع وعلله أنها من جملة الصور المحرمة لانها لا تتأتى إلا بالآلة المخصوصة التي صنعت لها وعمل من المصور بوضعها في مواد التحميض لتـكون ثابتة وملونة فهي صورة حقيقة ، وعاملها يسمى مصوراً لغة وشرعا وعرفا ، والتصوير محرم سواء كانت الصورة لها شخص منتصب أو كانت منقوشة فيسقفأو جداو أو موضوعة في نمط أو في نقد أو 🏣

ولمسلم عن أبى الهيئاج ('' قال : قال لى على : أَلا أَبْعَثُكَ على مَا بَعْنَى على مَا بَعْنَى على مَا بَعْنَى عليه رسولُ الله عَيَّىٰ ﴿ اللَّا تَدَعَ صورةً إلَّا طمستها ، ولا قبراً نُشرِ فَا إلا سَوِّيْنَهُ ﴾

\_\_منسوجة فى ثوب أو بساط أومكان وسواء فىكانت من شمع أو عجين أوحلاوة أو غير ذلك ، فإن قضية العموم تأتى على ذلك كله

(١) قوله ( ولمسلم عن أبي الهياج الاسدى ، واسمه حبان بن حصين قاله في قال : قال لَى على رضي الله عنه : ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله عليه و أن لا تدع صورة إلا طمستها، ولا قبرا مشرفاً إلا سوَّيته، ) فدل هذا الحديث على إتلاف الصورة لمن قدر على إتلافها ، وإزالتها لمضاهاتها لخلق الله ، وطمسها إن كانت غير مجسمة ، وتسوية القبور المشرفة لما في تعليتها من الفتنة بأربابها وتعظيمها وهو من ذرائع الشرك ووسائله ، فصرف الهمم إلى هذا وأمثاله من مصالح الدين ومقاصده وواجباته ، ولما وقع التساهل في هذه الأمور وقع المحذور، وعظمت الفتنة بأرباب القبور ، وصارت محطا لرحال العابدين المعظمين لها فصرفو ا لها جل العبادة من الدعاء والاستفائة والاستمانة والتضرع لهـا والذبح والنذور وغير ذلك من كل شرك محظور ، قاله في الشرح . قال ابن القيم رحمه الله تعالى : ومن جمع بين سنة رسول الله مِثَالِيٍّ في القبور وما أمر به ونهى عنه وما كان عليه أصحابه ، وبين ما عليه أكثر الناس اليوم رأى أحدهما مضاداً للآخر مناقضاً له ، فنهى عن الصلاة إلى القبور وهؤلاء يصلون عندها وإليها ونهى عن اتخاذها مساجد وهؤلاء يبنون المساجد عليها ويسمونها مشاهد مضاهاة لبيوت الله ، ونهى عن إبقاء السرج عليها . وهؤلاء يوقفون الوقوف على إيقاد القناديل عليها ، ونهى عن أنْ تتخذ أعيادا وهؤلاء يتخذونها أعيادا ومناسك ويجتمعون لها كاجتهاعهم للعيد أو أكثر ، وأمر بتسويتها كما في حديث أبي الهياج وفضالة ابن عبيد ، وهؤلاء يبالغون في مخالفة هذين الحديثين ويرفعونها عن الأرض كالبيت ويعقدون عليها القبب ، ونهى عن تجصيصها والبناء عليها والـكتابة عليها ، وهؤلاء يتخذون عليها الالواح ويكتبون عليها القرآن وغيره، انتهى ملخصا . وقيد الامر بطمس الصور إذا وجدت ، قاله المصنف رحمه الله تعالى .

## ۹۲ - پاپ ما جاء فی کثرہ اکخلِف<sup>(۱)</sup>

وقولِ الله تعـالى ﴿ واحفَظوا أَيمانَكُم ﴾ عن أبى هريرة قال: سمعت ُ رسولَ الله مَيْطَيِّةً بقول « الحلِف ُ مَنْفَقَة ۖ للسّلمة تَمْحَقَة ۗ للسّلمة عَلَيْ اللّمَسْبِ » أخرجاه (٢)

(۲) قوله (وعن أبي هريرة رضى الله عنه سمعت رسول الله مُلِيَّةً يقول د الحلف منفقة السلعة محقة السكسب، أخرجاه) أي البخاري ومسلم وأخرجه أبو داود والنسائي .

قوله ( الحلف منفقة السلمة ) أى مظنة لنفاقها ورواجها عند المشترى فاذأ حلف أنه أعطى بها كذا أو أنه اشتراها بكذا ظنه صادقا فيأخذها بزيادة على ما ذكره.

وقوله ( محقة المكسب ) أى مظنة لمحق المكسب فانه يحلف بالله كاذبا قد على الله فيعاقب بمحق البركة ، فاذا ذهبت بركة كسبه دخل عليه من النقص أعظم من تلك الريادة التي دخلت عليه بسبب حلفه ، وربما ذهب ثمن تلك السلمة رأسا . فإن ما عند الله لا ينال إلا بطاعته وإن تزخرفت الدنيا للماصي فعاقبتها اضمحلال وذهاب وعقاب قاله في فتح الجيد . وفيه الإخبار بأن الحلف منفقة البسلمة محقة المكسب ، قاله المصنف .

<sup>(</sup>١) قوله (باب ما جاء في كثرة الحلف) أي من النهي عنه والوعيد عليه .

قُولُه (وقولُ الله تعالى واحفظوا أيمانكم) ذكر غير واحد من المفسرين عن ابن عباس، يريد لا تحلفوا. وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة، قال فى فتح المجيد وهو المعنى الذى أراد المصنف من الآية، وقال آخرون احفظوا أيمانكم عن الحنث فلا تحنثوا، وقال ابن جرير لا تتركوها بغير تسكفير لآنه يلزم من كثرة الحنث مع مافى ذلك من الاستخفاف بعظمة الله وهذا مما ينافى كال التوحيد الواجب أو عدمه. قاله فى فتح المجيد، وفيه الوصية بحفظ الآيمان، قاله المصنف رحمه الله .

(۱) قوله (وعن سلمان رضى الله عنسه أن رسول الله بالله قال و ثلاثة لا يكلمهم الله ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم أشيمط زان وعائل مستكبر ورجل جمل الله بضاعته لا يشترى إلا بيمينه ولا يبيع إلا بيمينه ، ورواه الطبرانى بسند صحيح ) سلمان لعله سلمان الفارسى أبو عبد الله أسلم مقدم النبي بالله المدينة وشهد الحندة ، روى عنه أبو عبان النهدى وشرحبيل بن السمط وغيرهما ، قال النبي بالله هم سلمان منا أهل البيت إن الله يحب من أصحابي أربعة عليا وأبا ذر وسلمان والمقداد ، أخرجه الترمذى ، توفى فى خلافة عثمان رضى الله عنه ، و يحتمل أنه سلمان بن عامر بن أوس الضي .

قوله (إن رسول الله ﷺ قال: «ثلاثة لا يكلمهم الله») هذا وعيد شديد في حقهم ونني كلامه تعالى وتقدس ، عن هؤلاء العصاة دليل على أنه يكلم من أطاعه ويكلمونه في عرصات القيامة ، وأن الكلام صفة من صفات كاله ، والادلة على ذلك من السكتاب والسنة أظهر شيء وأبينه . وفيه الرد على الجهمية والاشاعرة نفاة السكلام ، قال في فتح المجيد: والذي عليه أهل السنة والجماعة من المحققين قيام الافعال بالله سبحاته وأن الفعل يقع بمشيئته تعالى وقدرته شيئًا فشيئًا ولم يزل متصفا به فهو حادث الآحاد قديم النوع كما يقول ذلك أثمة أصحاب الحديث وغيرهم من أصحاب الشافعي وأحد وسائر الطوائف ، كما قال تعالى (إنما أمره إذا أراد من يقول له كن فيكون كم فأتى بالحروف الدالة على الاستقبال والافعال الدالة على الماستقبال أيضاً وذلك في القرآن كثير ، انتهى

قوله (ولا يزكيم) أى لا يطهرهم (ولهم عذاب أليم) لما عظم ذنهم عظمت عقو بتهم فعو قبو البهذه الثلاث التي هي من أعظم العقو بات

قوله (أشيمط زان) صغره تحقيراً له ، والاشمط الذىقداختلط شعره الابيض بالاسود لان داعى المعصية قد ضعف فى حقه فدل على أن الحامل له على الزنا محبته المعصية والفجور وعدم خشية الله عز وجل وعائل مُستَكبر، ورجل جعل الله بضاعته () ، لا يشترى إلّا يمينه، ولا يبيع لا يمينه، وواه الطبرانى بسند صحيح . وفى الصحيح () عن عمران بن حُصَين رضى الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: مُلَّى قَرْنَى ،

قوله (وعائل مستكبر) أى فقير لآنه لا داهى له إلى السكبر فإن السكبر إنما يحمل عليه في الغالب كثرة المال والنعم والرياسة فاستكباره مع عدم الداعى يدل على أن السكبر طبيعة له ، كامن فى قلبه ، وفيسه أن الذنب يعظم مع قلة الداعى . قاله المصنف .

- (۱) قوله (ورجل جعل الله بصناعته) بنصب الاسم الشريف أى الحلف به جمله بصناعته لكثرة استماله اليين فى بيعه وشرائه ، وهسذا هو الشاهد من الحديث المترجة ، وفيه الوعيد الشديد فيمن لا يبيع ولا يشترى إلا بيمينه ، قاله المصنف رحمه الله
- (۲) قوله (وفی الصحیح) أی صحیح مسلم عن عمران بن حصین رضی اقه عنه قال قال رسول الله علیه و خسیر آمتی قرنی ثم الذین یلونهم ثم الذین یلونهم ، قال عمران فلا أدری أذکر بعد قرنه مرتین أو ثلاثاً , ثم إن بعدكم قوماً یشهدون ولا یستشهدون و یخو نون ولا یو تمنون و ینذرون ولا یوفون و یظهر فهم السمن ، و أخرجه البخاری و أبو داود و الترمذی

قوله (قال رسول الله برائع وخير أمتى قرنى ،) ولفظ البخارى و خيركم قرنى ، قال فى النهاية : والقرن أهل كل زمان وهو مقدار التوسط فى أعمار أهل كل زمان وهو مقدار التوسط فى أعمار أهل كل زمان مأخوذ من الاقتران وكأنه المقدار الذى يقترن فيه أهل ذلك الزمان فى أعمارهم وأحوالهم ، وقيل القرن أربعون سنة وقيل ثمانون وقيل مائة سنة ، وقيل هو مطلق من الزمان ، بدأ برائع بقرنه لفضيلة أهل ذلك القرن فى العسلم والإيمان والاعمال الصالحة ، ولذا لم يعرف فيهم ولله الحد من تعمد الكذب على النبي برائع كالم يعرف فيهم من كان من أهل البدع المعروفة كبدعة الحوارج

# ثُمَّ الذينَ يَلُونهم ، ثم الذين يَلونهم ، قال حِمران : فلا أدرى أذكرَ

ـــوالرافضة والقدرية وللرجئة . قال الشافعي رحمه الله تمالي وقد أثني الله على الصحابة في القرآن والتوراة والإنجيل وسبق لهم من الفضل على لسان نبيهمما ليس لاحد بعدم ، وفي الصحيحين من حديث أبي سعيد قال قال رسول الله عليه ولا تسبوا أصحابي فلو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهباً ما بلغ 'مداً أحدهم ولا تصيفه به وقال ابن مسعود: إن الله لظر في قلوب عياده فوجد قلب محمد حير قلوب العباد مم نظر في قلوب الناس بعده فرأى قلوب أصحابه خير قلوب المباد فاختارهم الصحبته وجعلهم أنصار دينه ووزراء نبيه . وقال ابن الحاج في المدخل: فالقرن الاول خصهم الله عز وجل بخصوصيته لا سبيل لاحد أن يلَّحق غبارأحدم فضلا . عن عله لأن الله عز وجل قد خصهم برؤية نبيه عليه الصلاة والسلام ومشاهدته و نزول القرآن عليه غضاً طرياً يتلقونه من في النبي مِلْكِ عِين يتلقاه مِن جبريل عليه السلام، وخصهم بالفتال بين يدى نبيه ونصرته وحمايته وإذلال الكفر وإخماده ورفع منار الإسلام وإعلائه وحفظهم القرآن الذى كان ينزل نجوما فأهلهم الله لحفظه حتى لم يضع منه حرف واحدد فجمعوه ويسروه لمن بعدهم وفنحوا البلاد والاقاليم للمسلمين ومهدوها لهم وحفظوا أحاديث نبيهم عليه الصلاة والسلام في صدورهم وَأَثبتوها على ما ينبغيٰ من عدم اللحن والغَلط والسهو والنفلة فوضعهم في الحفظ والضبط لا يمكن الإحاطة به ولا يصل إليه أحـد ، فجزاهم الله عن أمة نبيه خيراً . لقد أخلصوا لله الدعوة وذبوا عن دينه بالحجة . أأتهى ملخصآ

قوله (ثم الذين يلونهم) أى قرن التابعين فعنلوا علىمن بعدهم لظهور الإسلام فيهم وكثرة الداعى إليه والراغب فيه وما ظهر فيهم من البدع أنكر وأزيل كبدعة الحوارج والقدرية والرافضة ، فهذه البدع وإن كانت قد ظهرت فيه فأعلها فى غاية الذل والهوان والقتل لمن عاند منهم ولم يقب

قوله (ثم الذين يلونهم) فلا أدرى أذكر بعد قرنه مرتين أو ثلاثاً هذا شك من راوى الحديث عمران بن حصين ، قال القرطي ما شك فيه عمران تحقيقه فى حديث ابن مسعود حيث ذكر بعد قرنه ثلاثاً . انتهى ، والمشهور فى الروايات أن القرون المفضلة ثلاثة والثالث دون الأولين فى الفضل لمكثرة البدع فيه ، \_

بعد قرنه مرقين أو ثلاثًا ، «ثمَّ إنَّ بَعْدَكُمْ قوماً يَصْهُدُوا ولا يُسْتَشْهَدُونَ ، ويخونُونَ ولا يُؤتَّمنونَ ، ويَنْذِرُونَ ولا يُوفونَ ، ويظهرُ فيهمُ السَّنَ ُ »

وفيه (''عن ابن مسعور أن النبي ﷺ قال «خير ُ الناس قَرْني ، ثم الذين يَلونهم ، ثم الذين يلونهم . ثم يجيء قوم ٌ تَسبِقشهادةُ أحدِهم

الحكن العلماء متو افرون والإسلام فيه ظاهر والجهاد فيه قائم ثم ذكر ما يقع بعد القرون الثلاثة من الجفاء في الدين وكثرة الاهواء . وفيه ثناؤه بالتج على القرون الثلاثة أو الاربعة وذكر ما يحدث بعدهم ، قاله المصنف رحمه الله

قولة ( مم إن بعدكم قوماً يشهدون ولا يستشهدون ) لاستخفافهم بأخر الشهادة وعدم تحريهم الصدق لقلة دينهم وضغف إسلامهم . ولا يعارض هدا حديث وخير الشهداء الذي يأتى بشهادته قبل أن يسألها ، لان الأول في حقوق الآدميين ، وهذا في حقوق الله التي لا طالب لها . وقيه الأول في الشهادة على الغيب في أمر الحلق فيشهد أنه من أهل النار والآخرين بغيره وقيل إن يتحملوا الشهادة من غير تحميل قاله في إبطال التنديد . وفيه ذم الذين يشهدون ولا يستشهدون . قاله المصنف

قوله ( ويخونون ولا يؤتمتُون ) أي لحيانهم الطاهرة بخيث لا يعتمد عليهم ، قاله في إبطال التنديد

قوله ( وينذرون ولا يوفون ) لا يعارض حديث النهى عن النذر ، و إنما هو تأكيد لامره و تحذير من التهاون به بعد إيجابه ، قاله فى أبطال التنديد

قوله ( ويظهر فيهم السمن ) أى يحبون التوسع فى المآكل والمشارب وهى أسباب السمن ، قاله فى إبطال التنديد

 يمينَه ، ويمينُه شهادَتَه ». وقال إبراهيم (١) : كانوا يَضْرِبوننا على الشهادة والعهدِ ونحن صِغار

#### ٦٣ - باب

ما جاء في ذِمَّةِ الله وذيَّمَة نبيَّه (٢)

وقولِ الله تعالى ﴿ وَأَوْفُوا بِعَهِدِ الله إذا عَاهَدُتُمْ (٣)، ولا تَنْقُضُوا

= يحى، قوم تسبق شهادة أحدهم يمينه ، ويمينه شهادته ، ) إشارة إلى التسارع فى الشهادة واليمين ، وهذه حال من صرف رغبته إلى الدنيا ونسى المعاد فخف أمر الشهادة واليمين عنده تحملا وأداء لقلة خوفه من الله وعدم مبالاته بذلك . وهذا علم من أعلام النبوة فإنه قد وجد ذلك كما أخبر النبي النبي النبية فانه قد وجد ذلك كما أخبر النبي النبي المنابقة

(۱) قوله ( وقال إبراهيم ) هو ابن يزيد النخمى : كانوا يضربوننا على الشهادة والعهد ونحن صغار

قوله (كانوا) الظاهر أن مراده أصحاب عبد الله بن مسعود كا هى عادة إبراهيم فى النقل عنهم ، قاله فى إبطال التنديد . قلت ولا وجه لتخصيص كلام إبراهيم بأصحاب عبد الله بن مسعود بل كان هذا حال السلف فى تربية أولادهم لأنهم إذا اعتادوا ذلك فى حال الصغر أدى ذلك إلى التساهل فى ذلك فى حال الكبر ، وكانت هذه حالة السلف الصالح محافظة على أولادهم لا يتركون شيئاً عما يكره إلا أنكروه على الصغار وأدبوهم عليه . وفيه كون السلف يضربون الصغار على الشهادة والعهد قاله المصنف رحمه الله تعالى

- (٣) قوله (باب ما جاء فى ذمة الله وذمة نبيه بَالِيْقِ ). أى من الآدلة على وجوب الوفاء بها وإتمامها إذا عقدت لآحد ، والذمة : العهد
- (٣) قوله (وقول الله تعالى ﴿ وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ولا تنقضوا الآيمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليه كفيلا ﴾ الآية ) قال ابن كثير وهذا عا أمر الله به وهو الوفاء بالعهود والمواثيق والمحافظة على الآيمان ولهذا قال:

الايمانَ بعد تَوْكيدِها ﴾ الآية . عن بُرَيْدَةَ أَنْ رَسُولَ الله عَيْنَا الله عَيْنَا الله عَيْنَا الله عَلَى الله ومَن معه كان إذا أُمَّرَ أميراً على جيشٍ أو سَرِيَّةٍ أوصاهُ بِتَقْوى الله ومَن معه مِنَ المسلمين خيراً ('' فقال: «أغْزُوا بِسمِ الله ('' في سبيل الله ، قاتلوا مَنْ كَفَرَ بالله ('' ، أغْزُوا ولا تَغْلُوا ولا تَغْدِرُوا ولا تُمثِّلُوا '' ولا

= (ولا تنقضوا الآيمان بعد توكيدها ﴾ وهذه الآيمان المراد بها الآيمان الداخلة في العهود والمواثيق لا الآيمان الواردة على حث أو منع ، ونكث العهد دليل على عدم تعظيم الله فهو قادح في التوحيد ، قاله في إبطال التنديد

وقوله ( إن الله يعلم ما تفعلون ) تهديد ووعيد على نقض الآيمان

- (۱) قوله (ومن معه من المسلمين خيراً) أى وأوصاه بمن معه من جنود المسلمين أن يفعل معهم خيراً من الرفق بهم والإحسان إليهم وخفض الجناح لهم وترك التعاظم عليهم
- (٢) قوله ( فقال اغزوا بسم اقه ) الباء هنا للاستمانة أى : اشرعوا فى فعل الغزو مستعينين بالله مخلصين له متوكلين عليه . وفيه قوله أغزوا باسم الله ( فى سبيل الله ) قاله المصنف رحه الله
- (٣) وقوله (قاتلوا من كفر بالله) بيان الملة القتال وهى الدكفر قاله المصنف وفيه الرد على من زعم أن علة القتال المقاتلة . وهذا العموم شامل لجيسع أهل المكفر المحاربين وغيرهم ، وقد خص من هذا العموم من له عهد والرهبان والنساء ومن لم يبلغ الحلم ، ومن أعطى الجزية من أهل الكتاب والمجوس
- (٤) قوله (اغزوا ولا تغلوا ولا تغدروا ولا تمثلوا) الغلول الاخذ من

تَقَتْلُوا وَلِيداً ، وإِذَا لَقِيتَ عَدُوكَ مِن المُسْرِكِينَ فَاذْعُهِمْ إِلَى اللَّاثِ وَعَمَالًا وَلِيداً ، وإِذَا لَقِيتَ عَدُوكَ مِن المُسْرِكِينَ فَاذْعُهِمْ إِلَى اللَّهِ وَكُفًّ عَلَيْهِمْ ('' ) فَأَيْتَهُنَّ مَا أَجَابُوكَ فَاقْبَلُ مَهُم وَكُفًّ عَهُم '' ) فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبَلُ مَهُم مَ مُم عَهُم '' ) فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبُلُ مَهُم مَ مُم ادْعُهم إِلَى الإسلام ''' ، فإن أَجابُوكَ فَاقْبُلُ مِن دَارِهِم إِلَى دارِ المهاجرين '' وأخبوهم أنهم إِنْ ادْعُهم إلى النَّحَوِلُ مِن دَارِهِم إلى دارِ المهاجرين '' وأخبوهم أنهم إِنْ

- (٧) قوله ( فأيتهن ما أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم ) قيدناه عن من يوثق بعلمه و تقييده بنصب و أيتهن ، على أن يعمل فيها أجابوك لا على إسقاط حرف الجر ، وما زائدة ، ويكون تقدير الكلام: فإلى أيتهن أجابوك فاقبل همم ، كا تقول جثتك إلى كذا فيعدى إلى الثانى بحرف الجر ، كاله في الشرح ، قال في فتح المجمد: فيكون في ناصب أيتهن وجهان ذكرهما الشارح ، الآول: منصوب على الاشتغال . والثانى : على نزع الخافض ، انتهى
- (٣) قبله (ثم ادعهم إلى الإسلام) كذا وقعت الرواية في جميع نسخ كتاب مسلم ، ثم ادعهم بزيادة ، ثم ، ، والصواب إسقاطها كما روى أبو داود في سننه ، وأبو عبيد في كتاب الأموال ، وقال المازرى : ليست ثم زائدة بل دخلت لاستفتاح الكلام
- (٤) قوله (فان أجابوك فاقبل منهم ثم ادعهم إلى التحول إلى دار المهاجرين) يعنى المدينة ، وذلك مستحب إذا أسلموا أو واجتب فى أول الامر على من أسلم ، أو على أهل مكة خاصة من أسلم منهم قبل الفتح ، وأما بعد الفتح فقال بالمجرة بعد الفتح ، ولسكن جهاد ونية ، قاله فى إبطال التنديد . قال فى قرة الميون حديث و لا هجرة بعد الفتح ، يعنى من مكة لانها صارت دار إسلام ، ...

<sup>=</sup>الغنيمة قبل أن تقسم ، والغدر نقض العهد ، و التمثيل النشوية بالقنيل كجدع أنفة وقعل أذنة ومذاكيره وشق بطنه ، وما أشبه ذلك و لا خلاف فى تحريم الغلول والغدر وكراهة التمثيل

وهذا لا ينني وجوب الهجرة من بلاد الشرك والـكفر وكذا إذأ ظهرت المعاصى فى بلدة ، نص عليها الفقهاء فى كتبهم . انتهى

- (۱) قوله (وأخبرهم أنهم إن فعلوا ذلك) أى تجولوا إلى دار المهاجرين فلهم ما للهاجرين أى من الاستحقاق فى النيء والغنيمة (وعليهم ما غلى المهاجرين وإلا فهم كسائر أعراب المسلمين) المقيمين فى البادية من غير هجرة ولا غزو، وتجرى عليهم أحكام الإسلام ولاحق لهم فى الغنيمة والنيء وإنما يكون لهم قصيب من الزكاة إذا كانوا مستتحقين
- (٧) قوله ( فان هم أبوا فاسألهم الجزية ) فيه حجة لمالك والاوزاعى في أخذ الجزية من كل كافر عربيا كان أو غيره ، كمتابيا كان أو غيره ، وذهب أبو حنيفة إلى أنها تؤخذ من الجميع إلا مشركى العرب وبجوسهم ، وقال الشافعى لا تؤخذ إلا من أهل السكتاب غربا كانوا أو عجا ، وهو قول الإمام أحمد في ظاهر مذهبه ، وتؤخذ من المجوس لان النبي التي أخذها من نجوس هجر ، وقال و شنوا بهم سنة أهل السكتاب ، واختلفوا في القدر المفروض من الجزية فتال منالك : أربغة دنانير على أهل الانهب وأربعون درهما على أهل الورق وتعل يقص منها الصعيف أو لا ؟ قولان . وقال الشافعى : فيه دينار على الغنى والفقير ، وقال أبو حنيفة والسكوفيون : على الغنى ثمانية وأربحون درهما والوسط أربعة وعشرون درهما والوسط أربعة وعشرون درهما والفقير إلى عشر درهما . وهو قول الإمام أحمد بن حنبل رحه الله ، قال يحي بن يُوسِقُ الصرصرى الحنبلي :

فإن هم أجابوك " قاقبَلْ منهم وكُف عنهم • فإن هم أَبُوا فاستعن بالله وقاتلهم . وإذا حاصرت أهل حِصْنِ فأرادوك أن تجعل لهم ذمَّة الله وذمة نبيه ، ولكن ذمَّة الله وذمة نبيه ، ولكن اجعل لهم ذمَّة الله وذمة نبيه ، ولكن اجعل لهم ذمَّتك وذمة أصحابك فإنكم إن تُخفروا ذمِّكم وذمَّة الله ونمة نبية . وإذا حاصرت أصحابك أهونُ من أن تُخفروا ذمَّة الله وذمة نبية . وإذا حاصرت أهل حصن فأرادُوك أن تُنزلهم على حُكم الله فلا تُنزلهم على حُكم الله وللم تدرى أتصيب محكم الله ، وله كم الله أم لا ، ؟ رواه مسلم "

وتسقط عن صبيانهم ونسائهم وشبخ لهم فان وأعمى ومقعد وذى الفقر والمجنون أو عبد مسلم ومن وجبت فهم عليه فيهندى (١) قوله (فان هم أجابوك) يعنى إلى إعطاء الجزية (فاقبل) الجزية منهم (وكف عنهم فان هم أبوا) أن يعطوا الجزية (فاستعن بالله وقاتلهم) وفيه الاستعانة بالله وقتالهم عند امتناعهم من أداء الجزية .

<sup>(</sup>۲) قوله (وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تجمل لهم ذمة الله وذمة نبيه ) والذمة الممهد ( فلا تجمل لهم ذمتك وذمة نبيه ولسكن اجمل لهم ذمتك وذمة أصحابك أمون من أن تخفروا ذمة الله وذمة نبيه )

وقوله ( تخفروا ) أى تنقضوا ، قال فى النهاية أخفرت الرجل إذا نقضت عهده وذمامه . قال فى إبطال التنديد : وهذا نهى تنزيه ، أى لا تجعل لهم ذمة الله فإنه قد ينقضها من لا يعرف حقها كبعض الاعراب وسواد الجيش فكأنه يقول إن وقع نقض عهد من متعد أو جاهل كان نقض عهد الحلق أهون من نقض عهد الحالق تعالى

<sup>(</sup>٣) قوله ( ، وإذا حاصرت أهل حصن فأر ادوك أن تنزلهم على حكم الله =

#### ٦٤ - باسب

## ما جاء في الإقسام على الله (١)

عن جُنْدَب بن عبد الله قال: قال رسولُ الله وَ الله عَلَيْهُ وقال رجُلُ : والله لا يَغْفِرُ الله لفلان ، فقال الله عز وجل: مَن ذا الذي مَثَأَلَى على الله عن وجل الفلان؟ إنى قد غفرتُ له وأَحبَطْتُ عملكَ » رواه مسلم (")

=فلا تنزلهم على حكم الله ولسكن أنزلهم على حكك فإنك لا تدرى أتصيب حكم الله فيهم أم لا ، رواه مسلم ) فيه دليل على أنه ليس كل مجتهد مصيب بل المصيب واحد وهو الموافق لحسكم الله في نفس الامر ، ووجه الاستدلال به أنه بيائي قد نص على أن لله تعالى حسكما معينا في المجتهدات فن وافقه فهو المصيب ومن لم يوافقه فهو المخطىء ، قاله في فتح المجيد . وفيه الفرق بين ذمة الله وذمة نبيه وخمة المسلمين ، والإرشاد إلى أقل الامرين خطراً والفرق بين حكم الله وحكم العلماء وكون الصحابي يحكم عند الحاجة بحكم لايدرى أيوافق حكم الله أم لا ، قاله المصنف

- (۱) قوله ( باب ما جاء في الإقسام على الله ) الإقسام على الله هو النألى عليه والإلية بالتشديد هو الحلف، قال في النهاية : يقال تألى يتألى تأليا والاسم الإلية ومنه الحديث ، ويل للتألين من أمتى ، يعنى الذين يحكمون على الله ويقولون فلان في الجنة وفلان في النار ، وكذا الحديث الآخر ، من المتألى على الله ؟ ،
- (۲) قوله (عن جندب بن عبد الله رضى الله عنه قال قال رسول الله على وقال رجل والله لا يغفر الله لفلان: فقال الله عز وجل: من ذا الذى يتألى على أن لا أغفر لفلان؟ إنى قد غفرت له ، وأحبطت عملك ، رواه مسلم) وقد رواه أبو داود من حديث أبى هريرة بأبسط من رواية مسلم قال: سمعت رسول الله على يقول وكان رجلان فى بنى إسرائيل متؤاخيين فكان أحدهما يذنب والآخر على العبادة، فكان الجمهد لا يزال يرى الآخر على الذنب فيقول أقصر على العبادة، فكان الجمهد لا يزال يرى الآخر على الذنب فيقول أقصر على الدنب فيقول أقصر على الدنب فيقول أقصر على الدنب فيقول أقصر على الدنب فيقول أقدر على الدنب فيقول أوساء المناهد ا

وفى حديث أبى هريرة أن القائل رجل عابد. قال أبو هريرة: تمكلّمَ بكلمة أو بُقت دنيا. وآخِرتَه (١)

= قوجده يوما على ذنب فقال له: أقصر . فقال : خلنى وربى ، أبعثت على "رقيبا ؟ فقال : والله لا يغفر الله الك ولا يدخلك الجنة . فقبض أرواحها فاجتمعا عند رب العالمين فقال لجند أكنت بى عالما وعلى ما فى يدى قادرا ، وقال للدنب اذهب فادخل الجنة برحى ، وقال للآخر اذهبو ا به إلى النار ،

قوله ( مَن ذَا الذَى يَثَالَى عَلَى ؟ ) استفهام على جَهة الإنكار والوعيد لآن هذا يقتضى الحسكم على اقه بعدم المففرة لفلان ، وهذا جهل وسوء أدب . وأما إذا أقسم العبد على ربه فى أمر من الأمور بناء على حسن الظن به سبحانه فى إبرار قسمه فليس من ذلك ، كما ثبت فى الصحيح أن أقسَ بن النضر قال النبي عَلَيْتُهِ: والذي بعثك بالحق لا تكسر ثنية الربيع . فقال الذي عَلَيْتُهِ ويا أنس كتاب الله القصاص ، فعنى القوم . فقال الذي عَلَيْتُه و إن من عباد الله من لو أقسم على الله لابره ، أى لابر قسمه ولم يحنث ، وفى الصحيح أيضا عن الذي عَلَيْتُه أنه قال ورب أشعث أغبر ذى طمرين مدفوع بالابواب لو أقسم على الله لابره ، وكما كان البراء بن ما لك وغيره من السلف يقول: أقسمت عليك يارب لتفعلن كنذا

(۱) قوله ( وفى حديث أبى هريرة أن القائل رجل عابد ، قال أبو هريرة تمكلم بكلمة أوبقت دنياه وآخرته ) وفى هذا بيان خطر اللسان . وفى حديث معاذ : قلت يا رسول الله : وإنا لمؤاخذون بما نتكلم به ؟ قال م شكلتك أمك يا معاذ ، وهل يكب الناس فى النار على وجوههم \_ أو قال \_ على مناخرهم إلا خصائد ألسنتهم ، رواه أحمد والترمذي وابن ماجه وقال الترمذي حسن صحيح . وفيه التحذير من التألى على الله وكون النار أقرب إلى أحدنا من شراك ندله ، وفيه التحذير من التألى على الله وكون النار أقرب إلى أحدنا من شراك ندله ، وأن الجنة مثل ذلك . وفيه شاهد لقوله: إن الرجل ليتكلم بالمكلمة الح . وأن الرجل قد يغفر له بسبب هو من أكره الآمور إليه ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

## ٦٥ - باسيب

## لا يُستشفَع بالله على خَلْقِه (١)

عن جُبير بن مُطْعَم قال : جاء أغر أبُ إلى النبي وَ فَقَال : يارسول الله ، نهيكَتِ الآموال ، فاستَسق الله ، نهيكَتِ الآموال ، فاستَسق لنا ربك (٢٠) ، فإنّا نستشفع بالله عليك ، وبك على الله . فقال النبي ويُنا نستشفع بالله عليك ، وبك على الله . فقال النبي ويُنا نسب ان الله ، فإ زال يسبّع حتى عُرف ذلك في الله ، سبحان الله ، فإ زال يسبّع حتى عُرف ذلك في

<sup>(</sup>١) قولي (باب لا يستشفع بابة على خلقه ) الاستشفاع بابة طلب الشفاعة به في حصول الشيء ، أي جمله واسطة في ذلك وهذا لا يليتي بجلال ابته سبحانه لانه السكبير المتعال الذي لا يشفع أحد عنده إلا بإذنه ، فكيف يستشفع به عند أحد من خلقه ، تعالى ابته عن ذلك علوا كبيرا

<sup>(</sup>٢) قَوْلِه (عن جبير بن مطهم ) بن عدى بن نه فل بن عبه مناف القرشى، يكى أبا محمد، كان من أكابر قريش وعلماء النسب أسلم قبل الفتح، ومات فى خلافة معاوية بالمدينة سنة سبع أو ثمان أو تسع وخمسين رضى الله عنه قال (جاء أعرابي إلى النبي يتاليخ فقال: يا رسول الله نهكت الانفس - أى هزات - وجاع المعيال وهلكت الاموال فاستسق لنا ربك ) والاستسقاء طلب السقيا (فإنا المعيال وهلكت الاموال فاستسق لنا ربك ) والاستسفاء طلب السقيا (فإنا النبي بتاليخ و سبحان الله، سبحان الله، فا زال يسبح حتى عرف ذلك في وجوه المنبي بالله عليك ) قال شيخ الإسلام: وهذا يبين أن معنى الاستشفاع بالشخص في كلام النبي بتائج وأصحابه هو الاستشفاع بدعائه وشفاعته ليس هو السؤال بذاته فإنه النبي بتائج وأصحابه هو الاستشفاع بدعائه وشفاعته ليس هو السؤال بذاته فإنه لو كان هذا السؤال بذاته لمان سؤال الخلق باقه تعالى أولى من سؤال الله بالخلق، ولمكن لما كان معناه هو الاول أنه كر النبي يتاليخ قوله (نستشفع بالله عليك) ولم ينكر قوله (نستشفع بك على الله) لأن الشفيع يسأل المشفوع اليه أن يقضى حاجة الطالب، والله تعالى لا يسأل أحدا من عباده أن يقضى حوائج أن يقضى حاجة الطالب، والله تعالى لا يسأل أحدا من عباده أن يقضى حوائج أن يقضى حاجة الطالب، والله تعالى لا يسأل أحدا من عباده أن يقضى حوائج

وُجوهِ أصحابه، ثم قال النبي وَ الله وَ عَلَكَ (۱) ، أَتَدْرَى مَا الله ؟ إنَّ شَانَ اللهِ أَعظمُ مِن ذُلك (۱) ، إنه لا يُستشفَعُ بالله على أحدٍ من خَلْفِه (۱) ، وذكر الحديث، رواه أبو داود (۱)

- (٣) قوله ( إنه لا يستشفع بالله على أحد من خلفه ) لأن الأمركله بيده تمالى ليس فى يد المخلوق منه شى. ، لا مانع لما أعطى ولا معطى لما منع ، تمالى وتقدس
- (٤) قوله (وذكر الحديث ، رواه أبو داود) في السنن بتهامه لكن المصنف اقتصر منه على الشاهد الترجمة وبقية الحديث وشأن الله أعظم من ذلك ، ويحك أدرى ما الله ؟ إن عرشه على سمواته له كذا \_ وقال بأصابعه مثل القبة عليه \_ وإنه ليشط به أطيط الرحل بالراكب ، قال ابن بشار في حديثه وإن الله فوق عرشه ، وعرشه فوق سمواته ، قال الحافظ الذهبي : رواه أبو داود بإسناد حسن عنده في الرد على الجهمية من حديث محد بن إسحق بن يسار . وفي هذا الحديث إلمبات علو فته على خلقه وأن عرشه فوق سمواته ، وفيه تفسير الاستواء بالعلو كا فسره الصحابة والتابعون والآئمة ، خلافا للمعطلة والجهمية والمعتزلة ومن ألحد في أسماء الله وصفاته ، قاله في الشرح ، وهذا الحديث رواه أبو داود ورضيه على عادته فيا كان عنده صحيحاً أو حسنا وسكت عليه ، وفيه دليل على أنه لا يجوز الاستشفاع بالله على أحد من خلقه وليس هذا عاصا بالنبي بياتي بل كل حي صالح يرجى أن يستجاب له لا بأس أن وليس هذا عاصا بالنبي بياتي لممر لما استأذنه في العمرة ولا تنسنا يا أخى يطلب منه الدعاء كا قال النبي بياتي لممر لما استأذنه في العمرة ولا تنسنا يا أخى يطلب منه الدعاء كا قال النبي بياتي لممر لما استأذنه في العمرة ولا تنسنا يا أخى يطلب منه الدعاء كا قال النبي بياتي لمعر لما استأذنه في العمرة ولا تنسنا يا أخى يطلب منه الدعاء كا قال النبي بياتي لمسر لما استأذنه في العمرة ولا تنسنا يا أخى

<sup>(</sup>١) قوله (ثم قال النبي بمالي ، ويمك ، ) كلمة تقال الزجر ، كـذا في قرة المميون وفي النهاية . ويح ، كلمة ترحم وتوجع تقال لمن وقع في هلـكة لا يستحقها

<sup>(</sup>٧) وقوله (أتدرى ما الله ؟ إن شأن الله أعظم من ذلك ) فيه إشارة إلى قلة عليه بعظمة الله وجلاله

#### ٦٦ - باب

ما جاء في حِمَاية النبي عَيِّالَيْنِ حِمْى التوحيد وسدَّه طُرق الشرك()

عن عبد الله بن الشَّخِير (٢) قال: انطلقت في وفد بني عامر إلى النبي عَلِيْتُ فقلنا: أنت سيَّدُنا ، فقال ، السيْدُ اللهُ تبارك و تعالى ،

= من صالح دعائك، وأما الميت فإنما يشرع في حقه الدعاء له في الصلاة على جنازته وعلى قبره عند زيارته . وفيه إنكاره بِرَائِقٍ على من قال استشفع بالله عليك وتغيره تغيراً عرف في وجوه أصحابه من هذه السكلمة ، وأنه لم ينكر عليه قوله استشفع بك على الله ، والتنبيه على تفسير سبحان الله ، وأن المسلين يسألونه والتنبية على تفسير سبحان الله ، وأن المسلين يسألونه والتنبية على الله تعالى

- (۱) قوله (باب ما جاه فی حمایة النبی برانی حمی التوحید وسده طرق الشرك) قد بالغ برانی فی حمایة النبی برانی حمی التوحید و آمته من كل ما یبطله أو یقدح فیه أو ینقصه ، حتی قال و لا تطرونی كما أطرت النصاری ابن مریم ، وقال و إنه لا یستفاف بی و إنما یستفاف بالله و ما خاطبوه بالسیادة قال و السید الله ، أتا محمد عبد الله و رسوله ، خوفا على أمته من الوقوع فی العندل و أدبا مع ربه السكیر المتعال ، فصلوات الله و سلامه علیه
- (۲) قوله (عن عبد الله بن الشخير) بكسر الشين وتشديد الخاء المعجمتين ابن عوف بن كعب بن عامر الحريشى بفتح المهملة وكسر الراء وآخره معجمة العامرى ثم الحريشى صحابي من مسلمة الفتح رضى الله عنه (قال الطلقت في وفد بني عامر إلى رسول الله علي فقلنا: أنت سيدنا فقال والسيد الله تبارك وتعالى، قلنا: وأفضلنا فضلا وأعظمنا طولا . فقال : وقولوا بقولسكم أو بعض قول كم ولا يستجرينكم الشيطان ، رواه أبو داود بسند جيد ) وفي هذا الحديث نهى عن أن يقولوا أنت سيدنا ، وقال والسيد الله تبارك وتعالى ، ونهاهم أن يقولوا وأفضلنا فضلا وأعظمنا طولا ، وقال ولا يستجرينكم الشيطان ، قاله في فتح الجميد

قوله ( السيد الله ) قال الخطابي يريد عليه السلام السؤدد حقيقة لله عزوجل=

قلنا: وأفضلُنا فضلا، وأعظمُنا طَولًا، فقال و تُولُوا بقولـكم ، أو بعض قوللِكم ، ولا يَسْتَخْرِيَنَّكُم الشيطانُ ، رواه أبو داود بسند جيد

وعن أنس رضى الله عنه أن ناساً قالوا : بادسول الله ، ياخُيرَنا وابنَ خَيرنِا ، وسيَّدَنا وابنَ سيَّدِنا . فقال ﴿ يَا أَيْهِــا النَّاسِ ، قُولُوا

= وأن الخلق كلهم عبيد له فعلهم الثناء عليه ، عليه السلام وأرشدهم إلى الآدب فى ذلك وقال عليه السلام , قولوا بقول كم يريد فولوا بقول أهل دينكم و ملت كم وادعو فى نبياً ورسولا كا سمانى الله فى كمتا به فقال ﴿ يَا أَيَّا النَّبِي ـ و ـ يَا أَيَّا السَّولَ وَعَلَّمُ وَلا تَجْعَلُونَى مثلهم الرسول ﴾ ولا تسمونى سيدا كا تسمون رؤساء كم وعظاء كم ولا تجعلونى مثلهم فانى لست كأحدهم إذ كلنوا يسودونكم فى أسباب الدنية وأتما أسودكم بالمنبوة والرسالة فسمونى رسولا ونبيا ،

وقوله (أو بعض قولكم) فيه حذف واختصار ومعناه دعوا بعض قولكم واتركوه ، يريد بذلك الانتصار في المقال

وقوله عليه السلام ( لا يستجرينكم الشيطان ) معناه لا يتخذكم جريا ، والجرى: الوكيل ، ويقال الآجير، انتهى كلام الحطابى باختصار قاله فى إبطال التنديد ، وفى النهاية : ولا يستجرينكم الشيطان أى لا يستغلبنكم فيتخذكم جريا ، أى رسولا ووكيلا ، وذلك أمم كانوا مدحوم فكره لهم المبالغة فى المدح فنهاهم عنه ، يريد تسكلموا بما يحضركم من القول ولا تسكلفوا كأنكم وكلاء الشيطان ورسلم تنطقون عن لسانه ، انتهى

(۱) يُحْوَلَه ( وَمَن أَنْسَ رَضَى الله عنه أَن أَنَاسَا قَالُوا يَا رَسُولُ الله يَا خَيْرَنَا وَابِنَ خَيْرَنَا وَابِنَ سَيْدِنَا : فَقَالَ , يَا أَيِّهَا النّاسِ قُولُوا بِقُولُمُم أَو بِعَضَ قُولُكُم وَلا يَسْتُويُنَكُمُ الشّبِطَانَ . أَنَا مُحْدَ عَبْدَ الله وَرَسُولُه ، مَا أُحِي أَنْ تَرْفَعُونَى فُولِكُم وَلّا يَسْتُونِهُ أَنْ الله عز وجل ، رواه النّسائى بسند جيد ) قال في إبطال فوق منزلتي الله عز وجل ، رواه النّسائي بسند جيد ) قال في إبطال التنديد : وهذان الحديثانِ دليل على الآدب مع الله عز وجل ، وقوله أنا سيد ...

بقوله ولا يَسْتَهُوِينَــكُمُ الشيطان . أنا محــدُ عبدُ الله ورسوله ، ما أحِبُ أن ترفعونى فوق مُنزلتى التي أنزكنى اللهُ عزَّ وجل » دواه النسائى بسند جيد

 ولدآدم وشبهدلبل،على الجواز . فأقول إذا كان الحديثان دليلا على الادب مع الله عز وجل فما الذي أجاز سوء الادب ومخالفة الاحاديث الصحيحة ؟ أمَّا الاستدلال على جو از سوء الادب بقوله علي وأنا سيد ولد آدم ولا فخر، فلا يدل على الجواز لان هذا إخبار منه علي عن ما فعنله الله به على البشر ، تحدثا بنعمة الله عليه ، عملا بقوله ﴿ وأما بنعمة ربك فحدث ﴾ قال شيخ الإسلام في المنهاج: فإن الله خير محمدًا بين أن يكون عبداً رسولًا وَبَينِ أن يكُون ملكًا نبيا فاختار أن يكون عبدا رسولا انتهى ، فجمله سيد ولد آدم لما تواضع لربه عز وجل وليس هذا تشريما للامة حتى يخاطبوه أو يصفوه بذلك ، ولهذا لم ينقل عن أحد من الصحابة رضوان الله عليهم أنه خاطبه بذلك ، ولو كان خيراً لسبقونا إليه بل نهاهم عن إطرائه ، فقال و لا تطرونی كما أطرت النصاری ابن مريم إنما أنا عبد، فتولوا : عبد الله ورسوله ، ولما قيل له : أنت سيدنا . قال . السيد الله ، وعد عاطبتهم له بذلك من استجراء الشيطان واستهوائه ثم أرشدهم إلى ما ينبغى فى مخاطبته ، فقال . أنا محمد عبد الله ووسوله ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله عز وجل ، وهي العبودية التي وصفه بها في أشرف المقامات فقال ﴿ سبحان الذي أسرى بعبده ﴾ وقال ﴿ تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ﴾ وقَالَ ﴿ وَإِنْ كَنْتُمْ فَى شَكَ عَا ثَرَلْنَا عَلَى عَبْدُنَا ﴾ وفيه تحذير الناس عن الغلو ، وما ينبغى أن يقول من قيل له أنت سيدنا . وقوله , لا يستهوينكم الشيطان ، مع أنهم لم يقولوا إلا الحق . وقوله , ما أحب أن ترفعونى فوق مُنزلتي ، قاله المصنف رحمه الله تعالى . قال ابن القيم رحمه الله تعالى: اختلف العلماء في جواز إطلاق السيدعلى البشر فمنعه قوم ، ونقل عن مالك ، واحتجوا بقول النبي بالله لما قيل له أنت سيدتًا قال , السيد الله ، وجوزه قوم ، واحتجوا بقول النبي ﷺ للانصار قوموا إلى سيدكم وهذا أصح من الحديث الاول قال هؤلاء : السيد أحد ما يضاف اليه ، فلا يقال للتميمي سيَّد كنده ولا لللك سيد البشر ، وعلى هذا == م - ۲۲ \* الدر النضيد

## ٦٧ - باب

ما جاء في قول الله تعالى :

﴿ وَمَا قَدَرُوا الله حَقَّ قدرِهِ ، وَالْارضُ جَمِيعاً قَبْضَتُه يَوْمَ الْقِيامة ﴾ الآية (')

ـــفلا يجوز أن يطلق على الله هذا الاسم، وفي هذا لظر فإن السيد إذا أطلق عليه تعالى فهو بمنزلة الملك والمولى والرب لا بمعنى الذى يطلق على المخلوق انتهىً . قلت : والصواب المنع من إطلاق لفظ السيد على البشر لقول الذي مُؤلِّقُ و السيد الله ، ولما صع عن ابن عباس في قوله تعالى ﴿ قُلُ أَغَيْرُ اللَّهُ أَبْغَى رَبًّا ﴾ أي إلَّاهَا وسيداً ، ولما صح عنه أيضا في قوله ﴿ الله الصمد ﴾ أنه السيد الذي كمل في جميع أنواع السؤدد . وقال أبو وائل : هو السيد الذي انتهى سؤدده . أما ما احتج به من أجاز ذلك من قول النبي ﷺ الألصار . قوموا إلى سيدكم ، فهذا لا حجة فيه لانه قال ذلك عام الحندق سنة خس حينها جاء سعد للحكم في بني قريظة وقوله والسيدالله ، قاله لوفد بني عامر سنة الوفودسنة تسع و إنمأ يؤخذ بالمتأخر من قوله مِرْلَقِيم . وإذا كان محمد بن عبد الله أفضل الحلق وأكرمهم على ربه لم يقبل مخاطبته بالسيادة أدباً وتواضعاً لربه عز وجل فغيره أولى أن لا يخاطب بذلك لا سها وقد اتخذ هذا اللفظ بعض الدجالين أداة السيطرة على ضمفاه العقول وأوهموهم أن لهم مزية وفضلا على غيرهم وأن لهم حقا فى أموالهم بل استعبدوهم وأوهموهم أنهم ينفعون ويضرون ويتبرك بهم وأنهم أولياء واتخذوا لهم علامة علىالسيادة خضراء وكلهذا جهل وضلال فانه لافعنل لعربى على عجمى ولا لاحر على أسود إلا بالتقوى هذا الذي ندين الله تعالى به والله الموفق لا إله غيره ولا رب سواه

(۱) قوله (باب ما جاء فی قول الله تمالی ( رما قدروا الله حق قدره ، والارض جمیعاً قبضته یوم القیامة والسموات مطویات بیمینه سبحانه وتعالی عما یشرکون ک) أی من الاحادیث والآثار فی معنی هذه الآیة السکریمة ، قال ابن کشیر رحمه الله تمالی : یقول تمالی : ما قدر المشرکون الله حق قدره حتی عبدوا \_\_\_\_

عن ابن مسعود رضى الله عنه قال ('') : جاء حَبر مَنَ الاحباوِ إلى وسول الله عَيْنَا فقال : يا محدُ ، إنّا نَجِدُ أنّ الله يَجعَلُ السَّمُواتِ على إصبع ، والشرع على إصبع ، والشرئ على إصبع ، والأرضين على إصبع ، والشجر على إصبع ، والثرئ على إصبع ، وسائر الخلق على إصبع ، فيقول : أنا الملكُ . فضحك النبي حتى بدت نواجذُه تصديقاً لقول الخبر ، ثم قرأً رسولُ الله على بدت نواجذُه تصديقاً لقول الخبر ، ثم قرأً رسولُ الله على إصبا وما قَدرُوا الله حق قدره والارضُ جميعاً قبضتُه يوم القيامة ﴾ الآية : وفي رواية لمسلم « والجبال والشَّجَر على إصبع ، القيامة م يَهُرُّهُنَ فيقول : أنا الملكُ ، أنا الله » . وفي رواية للبخارى : شيعلُ السَّمُواتِ على إصبع ، والماء والثري على إصبع ، وسائر الخلق على إصبع ، وسائر الخلق على إصبع ، اخرجاه

صمه غيره ، وهو العظيم الذي لا أعظم منه ، القادر على كل شيء ، المالك لكل شيء، وهل شيء، وهو العظيم الذي لا أعظم منه ، القادر على كل شيء تحت قهوه وقدرته . وقال السدى : ما عظموه حتى عظمته ، وقال محد بن كعب : لو قدروه حتى قدره ما كذبوه . قال مجاهد : نولت في قريش ، وقال على بن أبي طلحة عن ابن عباس : هم الكفار الذين لم يؤمنوا بقدرة الله على بن أبي طلحة على كل شيء قدير فقد قدر الله حتى قدره ، ومن لم يؤمن عليهم ، فن آمن أن الله على كل شيء قدير فقد قدر الله حتى قدره ، ومن لم يؤمن عذلك فلم يقدر الله حتى قدره

ولمسلم عن ابن عمر مرفوعاً « يَطْوِى اللهُ السَّمْواتِ يومَ القيامةِ ثُمَ يَا خُذُهُنَ يَدِهِ النِّيْلُ ، ثُمَّ يقول : أنا الملكُ ، أينَ الجِبَّارُون ؟ أينَ المَّخَذُهُنَ يَطُوِى الارضينَ السَّبْعَ ، ثُمَّ يأخُذُهُن بِشَمَالُه ثُم يَطُوِى الارضينَ السَّبْعَ ، ثُمَّ يأخُذُهُن بِشَمَالُه ثُم يقول : أنا الملك ، أين الجبارون ؟ أين المتكبرون ؟ » (1)

## ورُوى عن ابن عباس قال : ما السَّمُواتُ السبعُ والْارَضُونَ

\_ يهزهن فيقول أنا الملك أنا الله . وفي رواية البخارى : يجعل السموات على إصبع والماء والماء والماء والماء والماء والماء والماء والمرى على إصبع وسائر الحاق على إصبع أخرجاه ) وروى الإمام أحمد عن ابن مسعود قالى : جاء رجل من أهل الكتاب إلى النبي على الله وقالى : يا أبا القاسم ، أبلغك أن الله تعالى يجعل الحلائق على إصبع والسموات على إصبع والآد صين على إصبع والشجر على إصبع والثرى على إصبع وسائر الحلق على إصبع فيقول أنا الملك . فضحك رسول الله على بدت نواجذه تصديقا لقول الحبر . قال وأنزل الله ( وما قدرو الله حتى قدره ) الآية . وهكذا بداء البخارى ومسلم والنسائى من طرق عن الاعمش به

(۱) قوله (ولمسلم عن ابن عمر مرفوعا: يطوى الله السموات يوم القيامة ثم يأخذهن بيده اليني ثم يقول أنا الملك أين الجبارون أين المشكبرون، ثم يطوى الآرضين السبع ثم يأخذهن بشهاله ثم يقول: أنا الملك أين الجبارون أين المشكبرون) وروى عن ابن عباس وما السموات السبع والآرضين السبع فى كف الرحن إلا كخردلة فى يد أحدكم ، وفيه معرفة قوله تعالى (والآرض جيعا قبضته يوم القيامة ) وأن هذه العلوم وأمثالها باقية عند اليهود الذين فى زمنه بالله لم يسكروها ولم يتأولوها وأن الحبر لما ذكر النبي بالله صدق ونزل القرآن بتقرير ذلك ووقوع الضحك من رسول الله بالله لما ذكر الحبر هذا العلم المقطيم والتصريح بذكر الميدن وأن السموات فى اليد الينى والآرضين فى الاخرى والتصريح بتسيمتها الشهال ، وذكر الجبارين والمشكبرين ، عند ذلك ، وقوله كخردلة فى كف أحدكم ، قاله المصنف رحمه الله

السبع في كف الرحن إلا كخردلة في يد أحدكم، وقال ابن جريد: حدثني أبي قال: على ابن زيد: حدثني أبي قال: قال ابن زيد: حدثني أبي قال: قال رسول الله عليه و ما السّموات السبع في الكرسي إلا كدراهم سبعة ألْقيبَت في تُرس و قال: وقال أبو ذر: سمعت رسول الله عليه في يقول «ما الكرسي في العرش إلا كحافة من حديد ألقيت بين طهرى فلاة من الارض "()

وعن ابن مسعود (٢٠ قال: بين السماء الدنيا والتي تليها خمسمائة عام، وبين كل سماء وسماء خمسمائة عام، وبين السماء السابعة والكرسي خمسمائة عام، والعرش فوق الماء، خمسمائة عام، والعرش فوق الماء،

<sup>(</sup>۱) قوله ( وقال ابن جرير حداتي يونس أنبأنا ابن وهب قال قال ابن زيد حداتي أبي قال قال رسول الله عليه و ما السموات السبح في الكرسي إلا كدراهم سبخة ألقيت في ترس ، قال : وقال أبو ذر : سمعت رسول الله عليه يقول و ما الكرسي في العرش ، إلا كحلقة من حديد ألقيت بين ظهرى فلاة من الارض ،) وروى ابن جرير عن أسباط عن السدى ( وسع كرسيه السموات والارض في جوف المكرسي ، والمكرسي بين يدى والارض كي فإن السموات والارض في جوف المكرسي ، والمناب النسبة إلى الساء ، العرش وهو موضع قدميه . وفيه : معرفة عظم المكرسي بالنسبة إلى الساء ، قاله وعظم العرش بالنسبة إلى الماء ، قاله المصنف رحمه الله

<sup>(</sup>۱) قوله (وعن ابن مسعود رضى الله عنه قال: دبين السهاء الدنيا والتي تليها خسيائة عام وبين كل سماء إلى سماء خسيائة عام وبين السباء السابعة والكرسى خسيائة عام وبين السكرسى والماء خسيائة عام وبين السكرسى والماء خسيائة عام، والعرش فوق المناء، والله فوق =

والله فوق العرش ، لا يُخنَى عليه شيء من أهماله . أخرجه أبن مهدى عن حمّاد بن سَلمة عن عاصم عن زِرّ عن عبد الله . ورواه بنحوه المسعودي عن عاصم عن أبى وائل عن عبد الله . قاله الحافظ الذهبي رحمه الله تعالى ، قال : وله طرق

وعرف العبَّاس بن عبد المطّلب (۱) قال: قال رسولُ الله عِيَّالِيَّةِ « هَل تَدْرُون كم بينَ السهاءُ والأرض ؟ » قلنا : اللهُ ورسو ُله أَعلم .

\_\_العرش لا يخنى عليه شي من أعمالكم ، أخرجه ابن مهدى عن حاد بن سلمة عن عاصم عن زر عن عبد الله ، ورواه بنحوه المسعودى عن عاصم عن أبى وائل قاله الحافظ المذهبي رحمه الله تعالى ، قال : وله طرق ) وفيه معرفة كم بين كل سماء إلى سماء ، وكم بين السماء السابعة والكرسى ، وكم بين الكرسى والماء ، وأن العرش فوق الماء ، وأن الله فوق العرش

(۱) قوله ( وعن العباس بن عبد المطلب قال قال رسول الله على وهل تدرون كم بين السهاء والأرض؟ قلمنا : الله ورسوله أعلم . قال : بينها مسيرة خسهائة سنة ، وكثف كل سماء إلى سماء مسيرة خسهائة سنة ، وكثف كل سماء إلى سماء مسيرة خسهائة سنة ، وكثف كل سماء والارض سنة ، وبين السهاء السابعة والعرش بحر بين أسفله وأعلاه كما بين السهاء والارض والله سبحانه وتعالى فوق ذلك ، وليس يخنى عليه شيء من أعمال بنى آدم ، أخرجه أبو داود وغيره ) وحديث العباس هذا ساقه المصنف مختصرا والذى فى سنن أبى داود عن العباس قال كنت فى البطحاء فى عصابة فيهم رسول الله علي فرت سحابة فنظر اليها فقال و ما تسمون هذه ، قالوا : السحاب . قال و المزن ، قال و المزن ، قال و والعنان ، قالوا : والعنان قال أبو داود لم أنقن العنان وان بعد ما بين السهاء والارض ، قالوا : لا ندرى ؟ قال و إن بعد ما بينها واحدة أو اثنتان أو ثلاث وسبعون سنة ثم السهاء التي فوقها كذلك حتى عد سبع سموات ، ثم فوق السابعة بحر بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركهم مثل ما بين سماء سماء إلى سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركهم مثل ما بين سماء سماء إلى سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركهم مثل ما بين سماء سماء إلى سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركهم مثل ما بين سماء سماء إلى سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركهم مثل ما بين سماء سماء إلى سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركهم مثل ما بين سماء سمي اله ين سماء سمي المه شم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين سماء سمي المين سماء شم فوق ذلك ثمانية أو عليه سماء شم فوق ذلك ثمانية أو عليه المين سماء شم فوق ذلك ثمانية أو علية المين سماء شم فوق ذلك ثمانية أو الميان ألم المين سماء شم فوق ذلك ثمانية أو الميان ألم المين الميان ألم المين سماء شم فوق ذلك ثمانية ألم المين سماء شم فوق ذلك ثمانية ألم الميان ألم المين سماء شم فوق ذلك ثمانية ألم الميان الميان الميان الميان ألم الميان الميان ألم الميان الميان ألم الميان الميان الميان الميان ألم الميان الميان الميان الميان الميان ألم الميان الميان الميان الميان ألم الميان المي

قال: « بينهما مَسيرةُ خمسهائة سنة ومن كلّ سماء إلى سماء مسيرةُ خمسهائة سنة ، وكِنَفُ كلّ سماء مَسيرةُ خمسهائة سنة ، وبين السماء السابعة والعرش بحرّ بين أسفيله وأعلاه كما بين السماء والارض ، واللهُ سبْحانه و تعالى فوق ذلك ، وليس يَغْنى عليه ِ شيءٍ من أعمال بني آخرجه أبو داود وغيره

= إلى سماء ثم على ظهورهم العرش بين أسفله وأعلاه كما بين سماء إلى سماء ثم اقله تعالى فوق ذلك ، وأخرجه الترمذى وابن ماجه وقال الترمذى : حسن غريب ، وقال الحافظ الذهبي : رواه أبو داود بإسناد حسن وروى الترمذى نحوه من حديث أبي هريرة ، وفيه : ما بين سماء إلى سماء خسمائة عام . قال في الشرح : ولا منافاة بينها لأن تقدير ذلك بخسمائة عام هو على سير القافلة مثلا ونيف وسبعون سنة على سير البريد . وفيه معرفة كم بين السماء والارمن وكثف كل وسبعون سنة على سير البريد . وفيه معرفة كم بين السماء والارمن وكثف كل والله أعلم ، قاله المصنف

وهذه الاحاديث التي ذكرها المصنف وما في معناها تدل على عظمة الله وعظيم قدرته وعظم مخلوقاته وأنه المستحق للعبادة وحسده لا شريك له في ربوبيته وإلاهيته ، وتدل أيضا على إثبات الصفات التي وصف بها نفسه في كتابه أو وصفه بهارسوله على على مايليق بجلال الله وعظمته إثباتا بلا تمثيل، وتنزيها بلا تعطيل ، وعلى هذا مضى سلف الامة وأثمتها ومن تبعهم بإحسان

وصلی اقه وسلم علی محمد خاتم الانبیاء والمرسلین المبعوث رحمة للعالمین وعلی آ له وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلی یوم الدین والحمد نه الذی بنعمته تتم الصالحات

حرو فى اليوم الثالث والعشرين من شهر جمادى الآخرة سنة ألف وثملائمائة وست وثمانين من هجرة النبى السكريم عليه من الله أفضل الصلاة وأثم التسليم بمنزلى بالطائف.

#### عاتمية

تم طبع كتاب و الدر النصيد على أبواب التوحيد ، وهو شرح لكتاب التوحيد للإمام شبخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله ، وذلك فى السادس من ذى الحجة سنة ألف وثلاثمائة وسبع وتسمين مرب هجرة المصطفى ﷺ

وقد أشرف على ترتيبه ومراجعته وتصحيحه عادم العــــلم الشريف قصى محب الدين الخطيب . والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات

# ورسور

# كتاب الدرالنضيد على أبواب التوحيد

| خطبة المكتاب                                                            | ٣   |
|-------------------------------------------------------------------------|-----|
| كيتاب التوحيد                                                           | ٨   |
| باب فصل التوحيد                                                         | 44. |
| <ul> <li>من حقق التوحيد دخل الجنة</li> </ul>                            | 78. |
| ر الحوف من الشرك                                                        | 28  |
| و العجاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله                                   | ٤٨. |
| <ul> <li>تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله</li> </ul>             | ٥٨. |
| <ul> <li>من الشرك لبس الحلقة والخيط</li> </ul>                          | ٦٤  |
| , ما جاء في الرق والتماثم                                               | 74. |
| <ul> <li>من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما</li> </ul>                        | ٧٦  |
| <ul> <li>ما جاء في الذبح لغير الله</li> </ul>                           | ۸۲  |
| د لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغيره                                      | ٨٧  |
| ر من الشوك التذر لغير الله                                              | 44  |
| <ul> <li>من الشرك الاستعاذه بغير الله</li> </ul>                        | 48  |
| <ul> <li>من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره</li> </ul>           | 44  |
| <ul> <li>قول الله ﴿ أَيْشَرَكُونَ مَا لَا يُخْلَقُ شَيْئًا ﴾</li> </ul> | 1.4 |
| و قول الله تعاَّلي ﴿ حتى إذا فرع عن قلوبهم ﴾                            | 1.4 |
| , الشفاعة                                                               | 117 |
| <ul> <li>قول اقه ﴿ إنك لا تهدى من أحببت ﴾</li> </ul>                    | 178 |
| و ما جاء أنَّ سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحي          | 144 |
| و ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح                      | 177 |
|                                                                         |     |

```
مفحة
                   باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثماناً
                                                                                111
                             ر ما جاء في حماية المصطفى جناب التوحيد
                                                                                10.
                             و ما جاء أن بعض هذه الامة يعبد الاوثان
                                                                                100
                                                     و ما جاء في السحر
                                                                                171

    بيان شي<sup>*</sup> من أنواع السحر

                                                                                145
                                             ر ما جاء في السكهان ونحوهم
                                                                                114

 ما جاء في النشرة

                                                                                110

 ماجاء في النطير

                                                                                144
                                                      , ما جاء في التنجيم
                                                                                117
                                          ر ما جاء في الاستسقاء بالانواء
                                                                                Y . .

    قول الله تعالى ﴿ ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً ﴾

                                                                                Y. V
               . قول الله تعالى ﴿ إِنَّمَا ذَلَكُمُ الشَّيْطَانُ يَخُوفُ أُولِياً. ﴿ إِنَّمَا ذَلَكُمُ الشَّيْطَانُ يَخُوفُ أُولِياً. ﴿
                                                                                418

    قول الله تعالى ﴿ وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين ﴾

                                                                                711
                                  , قول الله تمالى ﴿ أَفَأَمَنُوا مَكُرُ اللَّهُ ﴾
                                                                                278

    من الإيمان بالله: الصير على أقدار الله

                                                                               777
                                                       ر ما جاء في الرياء
                                                                               777

 من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا

                                                                               441

    من أطاع العلماء والامراء في تحريم ما أحل الله أو تحليل ما حرمه

                                                                               YEY

    قول الله تمالى ﴿ أَلَمْ تُرَ إِلَى الذين يَرْعُمُونَ أَنْهِم آمنُوا بِمَا أَنْزِلَ اللَّكِ ﴾

                                                                               YEV
                                  ر من جحد شيئًا من الاسماء والصفات
                                                                               707
                  , قول الله تعالى ﴿ يُمْرَفُونَ نَمْمَةُ اللَّهُ ثُمَّ يُنْكُرُونُهَا ﴾
                                                                               YOA
                            , قول الله تعالى ﴿ فَلا تَجْعَلُوا لِلهُ أَنْدَادًا ﴾
                                                                               771

 ما جاء فيمن لم تقنع بالحلف بالله

                                                                               778
                                             ر قول: ما شاء الله وشدّت
                                                                               770
                                          ر من سب الدهر فقد آذي الله
                                                                               771
                                          ر التسمى بقاضي القضاة ونحوه
                                                                               777
```

احترام أسماء الله وتغيير الاسم لاجل ذلك

TYE

صفحة

٢٧٦ باب من هزل بشي فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول

۲۸۱ . قول الله تمالی ﴿ وَلَنْ أَذْفَنَاهُ رَحَةً مَنَا مِنْ بِعَدْضِرَاءُ مَسْتُهُ لِيَقُولُنِ هذا لي ﴾

٠٨٥ . قول الله تعالى ﴿ فلما آتاهما صالحاً جعلا له شركاء فيما آتاهما ﴾

. ٢٩٠ و قول الله تعالى ﴿ وقه الاسماء الحسني فادعوه بها ﴾ "

٢٩٤ . لا يقال: السلام على الله

٣٩٦ . قول اللهم اغفرلي إن شئت

۲۹۷ . لا يقال عبدى وأمتى

۲۹۸ د لا يرد من سأل بالله

٠٠٠ , لا يسأل بوجه الله إلا الجنة

٣٠٧ ر ما جاء في اللو

٣٠٦ . النهى عن سب الريح

٣٠٧ . قول الله تمالى ﴿ يَظْنُونَ بِاللَّهُ غَيْرُ الْحُقِّ ﴾

۳۱۱ . ما جاء في منكري القدر

٣١٧ . ما جاء في المصورين

۲۲۱ ، ماجاء في كثرة الحلف

٣٢٦ . ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه

٣٣١ . ما جاء في الإنسام على الله

٣٢٣ . لا يستشفع بالله على خلقه

٣٣٥ د ما جاء في حماية المصطفى حي التوحيد

٣٣٨ د ما جاء في قول الله تعالى ﴿ وَمَا قَدْرُوا الله حَقَّ قَدْرُهُ ﴾

## صدر حديثاً



بنِّنَ النَّجِيُّ الْحِزْبِ وَالنَّهَا وَنِ الشِّرْعِي

دراساك فى السياسة الشرعية ، « ك » كسبه على بن حسن برعلى بن عبر لحميد الحلبى لا شرى

المتعالمة المتحالجة

جـدة - الشرفية فاكس: ٦٥٣١٤٨٩ / هانف: ٦٥٢١٠٦٠



الله اصله الإمام شيخ الإشلام الإمام شيخ الإشلام المعتمل أراب المعالف المعالف

وتوسع فيها على هذا الوسط عَلَامهُ العراق اليت محمر وسي كيري لا لوسي

( الطبعة الرابعة : ١٣٩٧ )

# 

" *أليف* الإمام شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب

(\*17·7-1110)

وهليه تعليقاتُ حَفِيدِه العلامة الشيخ عبد الرحمن ابن الشيخ حسن ابن شيخ الإسلام المؤلّف وقد سمّاها نجله العلّامة الشيخ عبد اللطيف :

> ورة ده، و درار : برن وتلاعيق الموسي في تحقيق دعوة الأنبياء والمرسلين

المتعالمة المتحالجة

جدة - الشرفية من ١٩٢٤، ماتيف: ٢٠

فاکس : ۲۰۲۱۰۹۰ / هاتف : ۲۰۲۱۰۹۰

# المشيخة في المدينة في المدينة عكر شيخة أي متاذ أي متاذ معوب إمام بن منصور

تحت الطبع

# مفتاح دار السعادة

تحقيق الشيخ علي بن حسن بن علي بن عبد الحميد الحلبي الأثري

وكذلك تحت الطبع

# مختصر مفتاح دار السعادة

الشـــيخ سـليم الهــلالــي

## صدر حديثاً



قَطِّ الْعَلَيْ الْمُنْ الْمُلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ال

ت أليف

أَبِي عَبْلِاحِمَٰ مِعَبْلِلْاً مِبْدِصَالِحِ العُبَيْلَانَ

صدر حديثاً



عِنْدَتَعَتْ بِرَالاَجُوال

تنيف *ءالتية بن شرائخ العبباكات*